
www.revistapfc.com.br 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 
3 

  

 

 

 

 

 

Husserl e as camadas do desenvolvimento 

humano 
 

Husserl and the layers of human 

development 
 

Marcus Sacrini 
 

Resumo 

 

Busca-se reconstruir as principais contribuições conceituais de 

Husserl para o tema do desenvolvimento subjetivo. Investiga-se a 

noção de pessoalidade em sentido lato e estrito e reconhece-se 

como atua aí uma base instintivo-afetivo sobre a qual eleva-se (no 

caso da pessoalidade humana) uma camada de atos guiados por 

motivações racionais. Explora-se também como nesse nível de 

pessoalidade, configura-se a possiblidade do desenvolvimento 

ético. Por fim, são discernidos os níveis de análise genérico e 

individual para o estudo do desenvolvimento pessoal. 

 

 

Palavras-chave: Husserl; desenvolvimento; pessoalidade; tipicidade. 

 

 

Publicado pela Sociedade Brasileira Psicopatologia Fenômeno- 

Estrutural (SBPFE) 

 

Este é um artigo publicado em acesso aberto (Open Access) sob a 

licença CC BY nc 4.0. 

 

Psicopatol. Fenomenol. Contemp.  

2025;  vol14 (2): 03-24 

 

Published Online 

12 de dezembro de 2025  
https://doi.org/10.37067/rpfc.v14i2.1233  

 

Marcus Sacrini 

É professor livre-docente em regime 

integral no Depto. de Filosofia da 

Universidade de São Paulo. 

Publicou cinco livros e mais de 

trinta artigos em revistas nacionais 

e internacionais sobre filosofia 

contemporânea (fenomenologia). 

Também se dedica ao estudo de 

teoria argumentativa e sua 

aplicação no ensino. Publicou a 

esse respeito dois livros e artigos 

em revistas nacionais. 

  

Contato: sacrini@usp.br  

http://www.revistapfc.com.br/
https://doi.org/10.37067/rpfc.v14i2.1233
mailto:sacrini@usp.br


www.revistapfc.com.br 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 
4 

  

 

 

 

 

 

Husserl e as camadas do desenvolvimento 

humano 
 

Husserl and the layers of human 

development 
 

Marcus Sacrini 
 

Abstract 

 

The aim is to reconstruct Husserl's main conceptual contributions 

to the theme of subjective development. It investigates the notion 

of personhood in a broad and strict sense and recognizes how an 

instinctive-affective base is active, on which a layer of acts guided 

by rational motivations rises (in the case of human personhood). It 

also explores how ethical development is possible at this level of 

personhood. Finally, the generic and individual levels of analysis for 

the study of personal development are discerned. 

 

 

Keywords: Husserl; development; personhood; typicality. 

 

 

Publicado pela Sociedade Brasileira Psicopatologia Fenômeno- 

Estrutural (SBPFE) 

 

Este é um artigo publicado em acesso aberto (Open Access) sob a 

licença CC BY nc 4.0. 

 

Psicopatol. Fenomenol. Contemp.  

2025;  vol14 (2): 03-24 

 

Published Online 

12 de dezembro de 2025  
https://doi.org/10.37067/rpfc.v14i2.1233  

 

Marcus Sacrini 

É professor livre-docente em regime 

integral no Depto. de Filosofia da 

Universidade de São Paulo. 

Publicou cinco livros e mais de 

trinta artigos em revistas nacionais 

e internacionais sobre filosofia 

contemporânea (fenomenologia). 

Também se dedica ao estudo de 

teoria argumentativa e sua 

aplicação no ensino. Publicou a 

esse respeito dois livros e artigos 

em revistas nacionais. 

  

Contato: sacrini@usp.br  

http://www.revistapfc.com.br/
https://doi.org/10.37067/rpfc.v14i2.1233
mailto:sacrini@usp.br


5 www.revistapfc.com.br 

 

 

Introdução 

 Edmund Husserl fundou a fenomenologia em seus textos sobre a consciência da 

validade lógica, em 1900. A partir de então e por mais de trinta anos, ampliou o alcance 

da investigação fenomenológica, buscando consolidá-la como uma ciência da consciência 

pura, capaz de elucidar toda constituição de sentido experiencial. Grandes autores do 

século XX, tais como Heidegger, Merleau-Ponty, Sartre, Ricoeur, tomaram a filosofia 

husserliana ao menos como um ponto de partida para a produção de sua própria obra. E 

os textos de Husserl ainda compõem uma fonte preciosa de análises conceituais finas, 

que podem contribuir para várias discussões teóricas contemporâneas. Esse parece ser o 

caso da noção de desenvolvimento subjetivo. Embora Husserl não tenha proposto uma 

análise sistemática sobre o tema, há importantes reflexões em várias de suas obras. 

Propomos reconstruir em linhas gerais essas reflexões e apresentar, de maneira sinóptica, 

qual a armadura conceitual esboçada pelo autor para compreender, de um ponto de vista 

fenomenológico, o desenvolvimento do indivíduo humano. Para tanto, a exposição está 

articulada da seguinte maneira: na próxima seção, apresentamos as diferentes noções de 

egoidade da experiência e localizamos em qual nível se pode reconhecer a noção de 

pessoalidade em sentido amplo, a qual está enraizada na experiência corporal 

estesiológica. Na terceira seção, buscamos circunscrever as operações afetivo-instintivas 

basilares cumpridas nesse nível da experiência. Na quarta seção, finalmente tratamos da 

pessoalidade em sentido humano estrito, marcada pelo exercício de motivações racionais. 

Na quinta seção, apresentamos o horizonte finalístico exclusivo da pessoalidade humana 

(em contraste com a pessoalidade dos animais, por exemplo): a consolidação da forma de 

vida ética. Por fim, na sexta seção, buscamos distinguir como a subjetividade humana, 

formada por todas as camadas anteriormente explicitadas, pode ser estudada não apenas 

em seus aspectos típicos genéricos mas também naqueles individuais.  

Sentidos de egoidade e de pessoalidade 

 A fenomenologia transcendental é apresentada por Husserl como a doutrina que 

explicita a constituição do sentido de qualquer tipo de objetidade por meio da descrição 

de diferentes sínteses produzidas pela subjetividade pura. Em Meditações cartesianas, a 

amplitude desse projeto é exposta de modo bem claro. “Todo sentido que se possa 

conceber, todo ser concebível, chame-se ele imanente ou transcendente, cai no domínio 

http://www.revistapfc.com.br/


6 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

da subjetividade transcendental, enquanto constituinte de sentido e ser” (Hua I, § 41, 

p.117)1. O procedimento metodológico central para fazer avançar esse projeto é a redução 

fenomenológica. Trata-se de suspender a validade objetiva do ser para explorar o puro 

aparecer fenomenal como um campo de autorreflexão, em que a subjetividade, liberada 

da pressuposição ingênua do ser mundano, pode acompanhar em todas as suas etapas a 

constituição fenomenal desse último (isto é, como a partir do “aparecer” atribuímos 

“sentido de ser”). 

 Cabe notar que nesse campo de experiência fenomenológica é possível 

acompanhar não só como o ser mundano ganha paulatinamente seu sentido específico. A 

própria subjetividade, longe de ser um tipo de foco invisível do aparecer, também pode ser 

tematizada em suas várias formações e níveis de manifestação. Husserl chama a atenção 

para esse tópico no § 31 de Meditações: “mesmo o ego é para si próprio um ser numa 

evidência contínua, portanto a si em si mesmo continuamente se constituindo enquanto 

ser” (p.100). E será, como veremos, a partir da constituição dos sentidos de ser eu que o 

tema do desenvolvimento poderá ser abordado em toda a sua riqueza pela fenomenologia 

transcendental.  

 Husserl aponta três níveis em que essa constituição ou autoconstituição 

transcendental do eu pode se cumprir. No primeiro nível (explorado no § 31), o eu é 

explicitado como “polo idêntico de vivências”. O que quer que se manifesta o faz para um 

centro egóico, que por assim dizer coordena a multiplicidade de atos voltados para os 

objetos em questão. Por exemplo, posso ver uma garrafa por múltiplos pontos de vista, 

cada um revelando um modo de manifestação particular; essas multiplicidades 

perceptivas aparecem voltadas para o eu que sustenta continuamente os atos perceptivos. 

Em outras palavras, o aparecer de qualquer objeto, em sua variabilidade inesgotável, 

manifesta-se conforme uma forma egológica unitária, a saber, o “para mim”; e o eu, nesse 

sentido mínimo, é um polo de unificação dessa multiplicidades noemáticas – o que quer 

que apareça o faz sob a forma de vivências minhas, irradiadas a partir de um centro 

egológico que se reconhece em cada vivência particular (cada aparição é aparição para 

um eu).  

Esse eu entendido como um centro “formal” de unificação das vivências (no sentido 

de atribuição de uma forma egológica ao aparecer – “minha percepção”, “minha 

imaginação”, etc.) resulta da análise estática da consciência, que busca formular em 

 
1 Todos os textos de Husserl são citados conforme as edições da coleção Husserliana (Hua).  



7 www.revistapfc.com.br 

 

 

termos gerais as estruturas de correlação (noese – noema) dos principais atos intencionais 

(percepção, memória, imaginação, juízo, etc.). Por sua vez, por meio da análise genética, 

que vai buscar acompanhar o desenvolvimento das formações subjetivas na 

temporalidade imanente da consciência, outros níveis de exploração do eu se revelam. No 

§ 32, Husserl apresenta o eu como “substrato de habitualidades”. Destaca-se nesse nível 

o fato de que os atos do eu não meramente desaparecem com a sua consecução e nem 

se limitam a se tornar representações para a memória. Os atos se sedimentam  como 

modos de tomada de posição privilegiados. As principais decisões do eu permanecem 

vigentes direcionando-o disposicionalmente. A partir de certos atos, outros tornam-se mais 

prováveis, e diante de situações similares, decisões semelhantes àquelas tomadas 

anteriormente podem se impor com mais facilidade. O campo de manifestação subjetiva 

vai se configurando, assim, não como um mero foco neutro de concatenação da 

multiplicidade vivencial, mas conforme um relevo particular de preferências e rejeições. 

Husserl reconhece aqui o domínio da pessoalidade em sentido amplo – ordena-se uma 

relativa estabilidade disposicional, de modo a instituir um estilo de inserção na experiência 

mundana. Vale notar que essa noção de eu-pessoal é apresentada por Husserl “no sentido 

mais amplo de todos, que permite falar também de pessoas sub-humanas” (p.101). 

Destarte, no limite, essa noção de pessoalidade baseada na relativa permanência de um 

campo subjetivo habitual não basta ainda para discernir a pessoalidade humana2. 

Voltaremos a esse ponto. Cabe explicitar agora o terceiro nível de egoidade revelado 

por Husserl. Trata-se do eu designado como “mônada”, tema desenvolvido no § 33 de 

Meditações cartesianas. Esse termo remete à filosofia de Leibniz, e Husserl parece reter 

dessa noção moderna tão somente a ideia de um auto-desdobramento concretizador de 

si nos mais diversos estratos de operações subjetivas. De fato, Husserl caracteriza a 

concretude do eu nesse terceiro nível de análise salientando “a pluriformidade fluente da 

sua vida intencional e dos objetos que são, com isso, visados e que, eventualmente, se 

 
2 Se é nesse segundo nível de constituição da egoidade que aparece a pessoalidade, então talvez os esforços 

clínicos para entender o fenômeno da despersonalização devam se concentrar aí. Por despersonalização, 

entende-se, de modo bem geral, experiências em que o sujeito não se reconhece a si próprio em seus 

próprios atos intencionais, como se fossem produzidos por um outro. Ora, ao menos em muitos desses casos, 

a experiência continua a ser sintetizada para um núcleo focal. Assim, aquela noção mínima de “para mim” 

ou “minheidade” oriunda do primeiro nível do eu estudado por Husserl permanece passivamente operante. 

Porém, não há mais coincidência entre o eu enquanto possuidor de um estilo disposicional e essa síntese 

fundante, que continua a atuar, então, impessoalmente. Não há propriamente falando uma quebra da 

“minheidade” basilar da experiência (essa última continua a ser sintetizada satisfatoriamente, por assim 

dizer), mas o eu pessoalizado não adere a essa operatividade (daí que o sujeito reconheça que haja 

experiências ordenadas – por exemplo ouvir a própria voz – mas não as reconheça como sendo suas, e sim 

de um outro). Sobre esse ponto, cf. Fazakas, 2025.  

http://www.revistapfc.com.br/


8 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

constituem para ele como objetos que são” (p.102). Mais à frente, Husserl exprime de 

modo bem claro o que tem em vista ao comentar que “o ego concreto monádico 

compreende a vida inteira da consciência, efetiva e potencial” (Id.). Com a noção de 

mônada, o autor busca capturar a complexidade da vida do eu enquanto desdobra a partir 

de si diferentes tipos de capacidades intencionais pelas quais se põe em situações 

variadas e nas quais atribui o sentido para os mais diversos tipos de objetidades (reais e 

ideais, passageiros e duradouros, etc.).  

A partir dessa noção de concretude subjetiva, é possível se aproximar da 

processualidade intrínseca ao desenvolvimento humano. Antes porém, cumpre determinar 

mais precisamente o alcance da investigação voltada ao humano. No § 35 da mesma obra, 

Husserl esclarece que o conteúdo das considerações desenvolvidas até então (sobre a 

autoconstitutição subjetiva) pode ser tematizado do ponto de vista da psicologia como 

ciência positiva. Para tanto, é claro, não se leva a suspensão da validade de ser contida 

na redução fenomenológica até o seu limite, e mantém-se a investigação sob o horizonte 

não problematizado do mundo efetivo e da individualidade humana ali localizada. Comenta 

Husserl: “ao ego transcendental concreto corresponde, então, o eu-homem, a alma 

concretamente apreendida enquanto pura em si e para si, com a polarização anímica: eu 

como polo das minhas habitualidades, das minhas propriedades de caráter” (Hua I, p.107). 

Não se avança, assim, em uma investigação puramente transcendental, e sim em uma 

análise que busca desvelar as estruturas e formações intencionais enquanto vigentes para 

a subjetividade já individualizada no mundo. É nesse nível que poderemos discernir o que 

marca a especificidade do desenvolvimento humano.  

Retornemos, para tanto, àquela ideia de pessoalidade em sentido amplo, 

apresentada por Husserl ao tratar do eu como substrato de habitualidades. Essa noção 

permite qualificar a ideia mesma de subjetividade individualizada num sentido geral, que 

valeria não só para humanos, mas também para animais. No § 21 do curso Psicologia 

fenomenológica, ministrado na década de 1920, Husserl lamenta que essa noção ampla 

não tenha sido ainda plenamente desenvolvida:  

infelizmente falta um conceito de pessoa, o mais amplo possível, conceito indispensável que abarcaria 

a vida animal superior, e designaria somente um ser que, enquanto espontaneidade egóica, é ativo ou 

é afetado, e que, enquanto um tal eu, possui propriedades egóicas permanentes (Hua IX, p.130).  

E o que comporia essa pessoalidade em sentido amplo? Quais seriam seus 

atributos mais gerais (aqueles que ainda não permitem distinguir entre animais e 

humanos)? Husserl aponta para o caráter encarnado da experiência, ou, se quisermos, a 



9 www.revistapfc.com.br 

 

 

experiência sempre mediada pela corporalidade. Comenta o autor:  

experiência da corporalidade como corporalidade é então já experiência animada ou antes, de modo 

duplo, experiência psicofísica. Trata-se do anímico do nível mais baixo: o somatologicamente anímico, 

o diretamente encarnado, o diretamente animante e experienciado como unido com o físico (Hua IX, 

p.131).  

A experiência subjetiva enquanto experiência de um indivíduo se dá como 

experiência encarnada. Os atos subjetivos são vivenciados a partir do corpo próprio como 

centro unificador psicofísico. Segundo Husserl, “todos os atos psíquicos se edificam sobre 

um psíquico imediatamente encarnado, uma base somaticamente ‘sensível’, eles sempre 

trazem consigo algo de sensível, mas de modo que eles mesmos não são localizados de 

modo próprio” (Hua IX, p.132). Dessa maneira, toda a vida de atos psíquicos pelos quais 

a pessoalidade se desenvolve se enraíza na corporalidade, a qual é vivenciada como um 

centro vivo, um órgão de experiências. Não é, assim, que o corpo é um objeto entre outros 

ao qual a consciência pode se voltar (embora isso possa, ao menos em parte, ocorrer). A 

corporalidade deve ser considerada como o modo fundante pela qual a consciência opera, 

isto é, é-se consciente de algo ou de si mesmo por meio da corporalidade, que se revela 

um aspecto estruturante do “estar consciente”.  

Fica registrado, dessa maneira, o papel central da corporalidade em qualquer 

abordagem acerca do desenvolvimento pessoal. Toda pessoalidade desenvolve-se com 

base na individualidade corporal viva. E cabe notar, sem dúvida, que no sentido amplo de 

pessoalidade, a corporalidade fundante do experienciar deve ser compreendida nos 

limites daquilo que a espécie biológica/ animal permite. Husserl comenta esse ponto em 

um manuscrito de 1921 (“Normalidade e espécies de seres animados”). Nesse texto, o 

autor explora o tema das mônadas como unidades individuais que se autoconstituem: 

“uma mônada só pode ser ao ela se desenvolver e uma visão de mundo só pode ser como 

produto de seu desenvolvimento” (Hua XIV, p.128). Husserl tem em vista o problema 

elevado da constituição de um conhecimento verdadeiro do mundo. Mas para tanto, 

considera as camadas mais básicas do desenvolvimento monádico. Mais à frente no texto, 

comenta: 

Cada mônada deve constituir um corpo vivo e esse corpo deve ser genuinamente dado na visão de 

mundo de cada uma delas ou estar implicado no horizonte. Falando empiricamente: todo 

desenvolvimento orgânico é limitado, ligado ao tipo orgânico de corporalidade. É um mero fato que 

todo corpo vivo se desenvolva até uma certa altura (o animal maduro), e não possa se desenvolver in 

infinitum, de tal modo que ele fosse capaz de ser o órgão cognitivo de todo o conhecimento mundano? 

Ou seria uma necessidade transcendental mostrar que um mundo em geral só pode se constituir em 

unidade com um sistema de desenvolvimento de animais e mônadas de animais, com um certo 

paralelismo do desenvolvimento anímico e corporal (aqui seguido pelo lado do conhecimento)? (Id.). 

http://www.revistapfc.com.br/


10 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

Husserl desenvolve essas análises tendo em vista o problema do conhecimento, 

mas seus resultados se aplicam para a problemática geral da subjetividade. Do ponto de 

vista transcendental, como vimos, desvelam-se as vivências da mônada como auto-

constituinte do seu sentido de ser subjetivo, e ela experiencia a si mesma como corporal. 

Agora, do ponto de vista empírico, isso significa que a subjetividade está ligada a uma 

espécie orgânica, cujo desenvolvimento é limitado por parâmetros biológicos intrínsecos a 

essa espécie. Mais à frente, Husserl admite esse ponto: “assim, toda consciência que está 

nesse nexo mundano – parece – é uma consciência unitariamente ligada (ou melhor, uma 

vida anímica), ela tem unidade ontogenética e filogenética” (p.129). Pode-se alegar que 

Husserl enfrenta dificuldades para atribuir peso transcendental a essas constatações que 

delimitam um pano de fundo factual último para a subjetividade. Em todo caso, para o 

nível em que nossa análise se desenrola (aquele de uma psicologia fenomenológica), não 

é preciso se preocupar com a condição de possibilidade de formulação transcendental 

desse caráter situado da subjetividade. Importa, no nível intermediário em que nos 

colocamos, dar um passo a mais no enraizamento subjetivo: vimos que toda vida psíquica 

se organiza e se manifesta como vida corporal e agora vemos que essa se ordena e se 

matura como vida orgânica no interior de uma espécie. Dessa maneira, não basta 

reconhecer que a vida ativa superior subjetiva se enraíza nas sínteses passivas da 

corporalidade viva; é preciso reconhecer que há uma passividade ontogenética e 

filogenética à qual a própria corporalidade viva está submetida.  

A base afetiva da pessoalidade 

Husserl parece antecipar aqui noções como as de “a priori do organismo” (Merleau-

Ponty 1942, 134) ou “a priori da espécie” (Merleau-Ponty, 1945, p.93), para usar as 

expressões de Merleau-Ponty, as quais remetem a trabalhos de autores como Goldstein, 

Kohler, Koffka, entre outros. O fenomenólogo alemão não desenvolve sistematicamente 

esse tema, mas analisa desde muito cedo em sua obra como é que se ordenam as 

camadas mais basilares da vida intencional (as quais, sabemos, estão necessariamente 

ligadas à corporalidade viva). E destacam-se, nesse âmbito, dimensões da vida afetiva. 

Sem pretensões de esgotar o tema, chamemos a atenção para a dimensão desejante ou, 

em sua manifestação mais basilar, instintiva, da vida afetiva. Em um texto de 1924, 

publicado na Husserliana XIV, o autor propõe algumas reflexões sobre o tema do instinto 

e então pondera:  



11 www.revistapfc.com.br 

 

 

 

quais problemas constitutivos se esboçam aqui para a formação representativa do próprio eu humano-

animal (da pessoa no sentido o mais amplo), do mundo circundante coisal, do mundo circundante em 

geral, incluindo o mundo circundante pessoal (outras pessoas) com predicados de sentido egológicos 

e interpessoais? (Hua XIV, p.334-5). 

Entender o instinto permite compreender, em nível basilar, como a pessoalidade em 

sentido amplo se mobiliza e se orienta para a ação. Perguntemos então: o que Husserl propõe 

sobre o instinto? Aqui vale a pena marcar um contraste em sua reflexão, tal como bem notado 

pelo comentador Bruce Bégout (1998). Husserl já fala em tendências instintivas nas 

Investigações lógicas, obra publicada em 1901. Ali no § 15 da Quinta investigação, o autor 

analisa se as vivências relativas à afetividade podem ser consideradas atos completos ou não. 

Entre muitos outros temas, ao tratar do desejo, Husserl problematiza o fato de que “nem todo 

desejo parece exigir uma relação consciente com algo desejado, dado que somos 

frequentemente movidos por uma tendência e tração obscuras”, o que parece remeter para “a 

esfera alargada dos instintos naturais” (Hua XIX/1, p.409). Husserl tenta esclarecer esse ponto 

propondo uma alternativa: ou há aqui sensações não intencionais que polarizam os desejos ou 

as representações que mobilizam o desejar são indeterminadas, sem ainda a delimitação de 

objetos precisos. Ora, no texto de 1924, Husserl distingue bem claramente a tração ou pulsão 

instintiva da indeterminação representativa. O instinto é uma  “consciência vazia”, a atestação 

de uma carência, mas que não é por si só representacional e nem posicional. “Nós temos que 

separar de modo fenomenologicamente mais preciso horizonte vazio e horizonte de 

representação vazio. A consciência vazia é, como instintiva, não desvelada, ainda não 

representacional vazia. Eu também poderia dizer: ainda não é possível nenhuma tese dóxica e 

nenhuma tese dóxica ativa” (Hua XIV, p.334). É verdade, o instinto se deixa apreender como 

tal conforme se exerça sobre representações. Assevera Husserl: “a desvelabilidade dos instintos 

originariamente pressupõe, enquanto se relacionam com coisas ou seres vivos, percepção e 

perceptibilidade. Pelo instinto de alimentação nenhum animal pode experimentar 

originariamente o mundo exterior” (Hua XIV, p.333). O circuito do desejar instintivo vai se 

completar pela perceptibilidade daquilo que relaxa a tensão, satisfaz a carência. Por si só o 

instinto de alimentação não revela o que o sacia; é preciso associar representações de alimentos 

para que o circuito de mobilização instintiva e saciamento (o que supõe interação com 

elementos mundanos) ocorra. Há aqui um complexo de atos, uma polarização de dados 

percebidos como passíveis de oferecer o saciamento instintivo.  

Assim se configura, em linhas bem gerais, a abertura experiencial no nível da 

pessoalidade em sentido amplo. Husserl acentua em Ideias II que a pessoa sempre está 

http://www.revistapfc.com.br/


12 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

correlacionada a um mundo circundante significativo. A pessoa existe em um entorno 

configurado de acordo com as capacidades intencionais operantes. Segundo Husserl, “o mundo 

circundante é o mundo que é percebido pela pessoa em seus atos, é lembrado, apreendido em 

pensamento, suposto ou revelado como tal e tal; é o mundo do qual o ego pessoal é consciente, 

o mundo que está aí para ele, com o qual ele se relaciona dessa ou daquela maneira” (Hua IV, 

§50, p.185). Ora, o mundo que aparece e faz sentido no nível da pessoalidade ampla é o mundo 

atravessado por polarizações afetivas, que atrai ou repele em concordância com o saciamento 

das carências básicas que mantêm a vida animal. É a partir da afetividade instintiva e desejante 

que a pessoa em sentido amplo (os animais) experimenta o mundo e sedimenta modos 

privilegiados de comportar-se. Como vimos, a instintividade se serve da perceptibilidade para 

preencher-se; constituem-se, assim, apreensões típicas do ambiente, que destacam os elementos 

que colaboram para a manutenção da vida e aqueles que devem ser evitados. Comportamentos 

relativamente complexos se manifestam, ligados ao reconhecimento e estoque de alimentos, 

caça, tarefas em grupo, reprodução, etc. A intencionalidade pulsional, em sentido amplo, 

permite a configuração de um mundo circundante já bastante complexo. 

A pessoalidade em sentido estrito 

Vamos agora passar para a noção de pessoalidade em sentido estrito, aquela que 

se aplica aos humanos. Como veremos, a complexidade dos atos intencionais e, 

correlativamente, do mundo circundante, se amplia de modo notável. O que marca a 

pessoalidade estrita é a capacidade de agir autonomamente, constituindo, via motivações 

racionais, um mundo circundante em que as satisfações buscadas não são apenas de 

ordem factual-descritiva, mas de ordem normativa (noções como justificativa, correção, 

verdade ganham centralidade aqui). Husserl comenta sobre essa mudança de nível no § 

59 de Ideias II: “na gênese original, o eu pessoal constitui-se não apenas como 

personalidade determinada pulsionalmente, de início e continuamente impelida por 

‘instintos’ originários e a eles passivamente submetido, mas também como eu elevado, 

autônomo, livre, em particular guiado por motivos racionais, e não apenas eu arrastado e 

não livre” (Hua IV, p.255). A pessoalidade em sentido estrito exige mais do que a 

constituição de hábitos afetivamente guiados; é preciso levar em conta as operações e 

decisões racionais, as quais, por sua vez, supõem o exercício da linguagem articulada e, 

de modo mais geral, a inserção em tradições culturais que conectam o eu com as gerações 

passadas e as vindouras. O domínio da cultura remete à produção subjetiva de sentido e 



13 www.revistapfc.com.br 

 

 

sua eventual objetivação em suportes reais. Aos predicados reais das coisas e eventos 

naturais, são acrescentados predicados que veiculam significações em sentido amplo. É 

assim que os sons podem veicular uma linguagem articulada, que coisas naturais podem 

ser transformadas para comportar um sentido finalístico (utensílios, vestimenta, etc.), que 

o ambiente pode ser transformado em um território humanizado (Cf. HuaM IV, p.122-38). 

Os sentidos culturais são objetivados (tomam parte, assim, nas interações reais) e 

convencionalizados; tornam-se formas típicas de ação, as quais são transmitidas 

intergeracionalmente.  

Como vimos, os animais podem desenvolver comportamentos bastante complexos, 

mas normalmente limitados a interações com outros animais presentes no horizonte vital. 

Com a transmissão de predicados de sentido culturais, uma pessoa humana insere-se em 

um nexo intergeracional que excede em muito o seu tempo de vida e sedimenta formas 

de vida que não remetem apenas às possibilidade de informação atual de suas 

capacidades intencionais mas sim a convenções e tradições que atribuem historicidade 

aos modos de vida (os comportamentos culturalmente enformados não são expressão de 

uma pulsionalidade que atua somente no presente, mas atualizam e transformam um 

legado de regras e interdições que excedem o horizonte limitado do viver individual)3. E 

vale notar que a culturalização ou convencionalização do agir humano envolve até mesmo 

o domínio da pulsionalidade passiva basilar. Husserl nota que as carências basilares 

corporais (sono, fome, sexualidade, etc.) ocorrem periodicamente, de maneira que é 

possível buscar satisfazê-las conforme uma certa previsibilidade. Consolidam-se formas 

típicas, herdadas culturalmente, de estabilizar as carências básicas e desenvolver as 

capacidades intencionais (Cf. Hua XXXIX, p.581-2).  

Deve-se notar que é pela inserção em tradições culturais (as quais envolvem a 

linguagem articulada, o uso dos utensílios mais básicos, as formas convencionalizadas de 

lidar com o corpo diante das tarefas cotidianas) que a pessoa se humaniza, ou seja, passa 

da pessoalidade em sentido lato para a pessoalidade estrita. Husserl comenta esse ponto 

em um texto da década de 1930: 

O ser humano não é apenas na comunidade, porém é enquanto aquele que se transforma na 

comunalização e aquele que se forma conforme ela e com suas motivações múltiplas, de tal modo que 

ele porta em si enquanto aquele que se transforma a gênese decorrente da comunidade ou, o que é o 

mesmo, porta intencionalmente em si os seus formadores humanos (Hua XV, p.154-5). 

Pode-se pensar no humano como um ser biológico dotado de capacidades 

 
3 Sobre esse ponto cf. Venuta, 2023. 

http://www.revistapfc.com.br/


14 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

pulsionais. Nesse sentido, podemos pensar uma pessoa em sentido amplo, como já vimos. 

Contudo, o ser humano como uma pessoa em sentido estrito é aquele que se formou pela 

comunalização, pela assimilação de conteúdos de sentido transmitidos desde muito cedo 

em sua vida e que, assim, moldou suas capacidades intencionais conforme padrões 

convencionais de ação e inserção nos mais variados contextos cotidianos. E Husserl 

acentua como um eu humano depende essencialmente de outros eus para estabilizar-se 

como uma pessoa em sentido estrito. Em um texto da década de 1920, pondera: “a origem 

da pessoalidade reside na empatia e nos atos sociais que surgem então. Que o sujeito 

tome consciência de si mesmo como polo de seus atos não basta para a pessoalidade; ele 

se constitui somente ao entrar em relações sociais com outros sujeitos, por meio dos quais 

ele se torna objetivo no plano prático” (Hua XIV, p.175). A pessoalidade humana não 

emerge apenas por uma espontaneidade passiva (tal como ocorre com as tendências 

instintivas); ela depende para sua consolidação de reiterados contatos interpessoais, por 

meio dos quais sedimentam-se modos típicos de empregar as capacidades intencionais, 

modos que estão submetidos a normatividades suprapessoais (por exemplo, como regular 

as carências básicas corporais, como se portar diante de diferentes contextos 

institucionais, como desenvolver projetos pessoais e coletivos em meio às circunstâncias 

histórico-sociais). Nesse sentido, a pessoalização humanizante nunca é uma absolutização 

do eu, pois o reconhecimento de si como um indivíduo relativamente autônomo e capaz 

de propor projetos pessoais depende de uma estabilização intencional que 

necessariamente remete a outras pessoas e a tradições de sentido. Assevera Husserl em 

A crise das ciências europeias e a fenomenologia transcendental: “vemos aí como um a 

priori que a autoconsciência e a consciência de outrem são inseparáveis; é impensável e 

não por ventura como um mero fato, que eu fosse homem num mundo sem que eu fosse 

um homem” (Hua VI, 256). Humanizamo-nos como indivíduos entre indivíduos, formamos  

nossas capacidades mais básicas como semelhantes a de outras pessoas. A 

pessoalização estrita depende, assim, de atos mútuos, ela não se cumpre como 

maturação solitária e a autocompreensão de si resultante está fundada nas formas típicas 

sócio-historicamente disponíveis para que o processo de aprendizado (a transmissão 

cultural) ocorra.    

A forma de vida ética 

Com a pessoalização humanizante via entrada em inúmeras relações mediadas 

culturalmente, abrem-se novos horizontes de desenvolvimento, horizontes 



15 www.revistapfc.com.br 

 

 

especificamente humanos. Husserl reflete sobre o desenvolvimento humano em seu 

terceiro artigo sobre Renovação: 

Trata-se de um desenvolvimento que se distingue nitidamente do tipo de um desenvolvimento 

simplesmente orgânico e, assim, também de um desenvolvimento simplesmente animal. Pertence 

objetivamente a um desenvolvimento orgânico que ele conduza realiter a uma forma madura típica, 

em um típico fluxo de devir. Também o ser humano, tanto como o animal, tem o seu desenvolvimento 

orgânico, do ponto de vista corporal e, por aí, igualmente do ponto de vista espiritual, com os 

correspondentes níveis de desenvolvimento. Mas o ser humano, como ser racional, tem também a 

possibilidade e a livre faculdade de um desenvolvimento de tipo totalmente diferente, na forma da livre 

autocondução e autoeducação, ao encontro de uma ideia final absoluta que conhece (livremente 

formada no conhecer racional próprio), que valora e que é de antemão posta na própria vontade. Trata-

se de um desenvolvimento para a livre personalidade “ética”, e decerto em atos pessoais, em que cada 

um quer ser, ao mesmo tempo, um fazer racional e um fato racional, a saber, uma aspiração para algo 

verdadeiramente bom que, por outro lado, enquanto tal esforço, a si próprio a priori aspira e livremente 

opera ” (Hua XXVII, p.36-37). 

Fica bem claro aqui que a vida na cultura e o exercício das capacidades racionais 

permitem antever um desenvolvimento pessoal de um tipo novo, que escapa à 

pessoalidade em sentido amplo. Trata-se do desenvolvimento ativamente conduzido, por 

meio de decisões e reflexões sobre seus resultados, para ideais éticos, de maneira a 

conduzir a vida não apenas à maturação orgânica mas àquilo que ativamente é posto 

como um valor de bondade e passa a governar a totalidade dos atos particulares (os atos 

não são mais apenas vividos em uma espontaneidade irrefletida, mas tomam parte em 

um projeto global de repassar a totalidade do viver sob o crivo crítico, tendo em vista a 

realização da ideia-fim de viver de forma absolutamente justificada). Husserl menciona a 

forma de vida ética como o pináculo da vida espiritual, mas reconhece que há formas 

globalizantes do agir humano pré-éticas. Mesmo nessas formas já há um tipo de 

desenvolvimento bem diferente daquele da maturação orgânica. Nas formas de vida 

especificamente humanas há a possibilidade de propor “uma meta geral de vida, 

submeter-se a si e à sua inteira vida, na sua infinitude aberta de futuro, a uma exigência 

de regulação que brote da vontade livre própria” (Hua XXVII, p.26-7). Configuram-se 

tomadas de decisões amplas que almejam sistematizar o desenrolar da vida em torno de 

ideais centrais de realização pessoal, em conformidade com as configurações sócio-

históricas disponíveis.  

Notemos, no entanto, que o estabelecimento de ideias-fim e a sua paulatina 

consecução (a forma de desenvolvimento tipicamente humana) não supõem a ruptura 

com o funcionamento típico da pessoalidade em sentido amplo, e sim a sua reconfiguração 

em vista das formas especificamente humanas de vida. Nos artigos sobre Renovação, 

Husserl apresenta como uma característica marcante da vida humana o lançar-se à ação 

tendo em vista a satisfação daquilo que é tomado como um bem. O autor apresenta esse 

http://www.revistapfc.com.br/


16 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

ponto da seguinte maneira: “à essência da vida humana pertence, ademais, que ela se 

desenrole continuadamente sob a forma do esforço; e, por fim, ela toma constantemente, 

com isso, a forma do esforço positivo, e está dirigida, portanto para a consecução de 

valores positivos” (Hua XXVII, p.25). Esse esforço positivo põe aquilo que se almeja como 

um bem, e a ação para alcançar o fim é motivada pela satisfação anunciada. Trata-se de 

uma infraestrutura motivacional de fundo afetivo: o valor oferece uma satisfação 

prazerosa, e assim é tomado como um fim desejável. No nível mais básico, essa 

infraestrutura opera passivamente, o sujeito sendo impelido por pulsões que buscam uma 

saciedade imediata. Porém, no nível da atividade refletida, o sujeito preocupa-se em 

buscar “uma satisfação global continuadamente concordante e segura”, ou, em outras 

palavras, o esforço positivo volta-se “conscientemente e sob diferentes formas possíveis, 

para dar à sua vida a forma de uma vida satisfatória ‘feliz’” (Hua XXVII, p.30).     

Em vários textos, Husserl esboça problematizações dessa passagem de nível na 

estrutura intencional humana. Em um manuscrito da década de 1930, comenta o autor: 

“pulsões instintivas, pulsões de grau mais baixo (pulsões animais em geral) – na esfera 

pessoal humana. A pulsão em efeito simples não é nenhuma ação; o ser orientado 

pulsionalmente não é nenhum ato pessoal, nenhum ato de vontade. Naturalmente deve 

ser mostrado o quão fundados na sensibilidade pulsional os atos de vontade (atos em 

sentido pregnante) surgem” (Hua XV, p.599). Primordialmente, a pessoa é dirigida de 

forma passiva para o que (supostamente) sacia suas carências. O viver já é, nesse sentido 

bem geral, esforço positivo. Em uma frase lapidar de Husserl: “viver voltado para o prazer 

como satisfação de carências” (Hua XV, p.600). Como vimos, o que sacia primordialmente 

é aquilo que aparece perceptivelmente e preenche a abertura vazia do instinto; é aquilo 

que será tomado como um bem, dado seu potencial direto de satisfação. Essa 

infraestrutura afetiva de busca de satisfação permanece atuante para além da esfera 

passiva primordial. Husserl acentua: “nem todos os valores devem se realizar apenas na 

primordialidade, nem todos os objetos mundanos são meramente objetos naturais” (Hua 

XV, p.601). A satisfação não se reduz ao consumo direto de bens; como vimos, na esfera 

da cultura, os objetos são dotados de predicados de sentido dos mais variados tipos, que 

excedem as propriedades físico-químicas materiais. Muitos dos direcionamentos volitivos 

da pessoalidade humana estão voltados para a relação com predicados de sentido (por 

exemplo, o prazer de apreciar obras de arte, de entender um texto científico ou de filosofia, 

etc.). O âmbito da satisfação não se reduz à primordialidade das carências corporais, mas 

envolve as significações culturalmente construídas e transmitidas.     



17 www.revistapfc.com.br 

 

 

No § 61 de Ideias II, Husserl tematiza essa estratificação de níveis intrínseca ao ser 

humano. Ao investigar o problema do desenvolvimento humano, deve-se reconhecer duas 

camadas de ordenação intencional: 

Se tomamos o eu pessoal em seus nexos de desenvolvimento, então encontramos dois degraus, que 

talvez se deixem separar (por exemplo, o degrau inferior como animalidade “pura”), uma 

“subjetividade” dupla: a elevada é a especificamente espiritual, a camada do intellectus agens, do eu 

livre como eu dos atos livres, incluindo todos os atos próprios de razão, os positivos e negativos. E 

então pertence aqui o eu não livre, a não liberdade entendida como ela vale para um eu efetivo, eu me 

deixo puxar pela sensibilidade (Hua IV, p.276). 

Podemos distinguir o eu enquanto centro de tomadas de decisões e de ações 

motivadas por uma compreensão (ao menos pretensamente) racional das circunstâncias 

e a base egológica sensorial, que ordena o campo sensível como polarizado afetivamente. 

Husserl admite haver uma “razão oculta” nesse domínio de sensibilidade, acentuando, 

dessa maneira, que não se trata de um acúmulo caótico de dados, e sim de uma 

ordenação pré-ativa ou passiva, ou seja, de uma disposição dos dados sensíveis 

apreendidos conforme regras e tendências passíveis de análise normativa. Abre-se aqui o 

campo de estudos das associações e instintos fundantes da vida pessoal. Até onde 

estende-se esse âmbito de estudo? Segundo Husserl: 

Todo espírito tem um “lado de natureza”. Esse é precisamente o subsolo da subjetividade, seu ter 

consciência de sensações, seu ter reproduções de sensações, suas associações, sua formação de 

apercepções, e até mesmo apercepções de nível mais basilar, que constituem unidades de experiência. 

Ao lado natural pertence imediatamente pertence a vida mais basilar dos sentimentos, a vida de 

pulsões e até mesmo a função da atenção, que é uma função egológica do mesmo modo que a função 

egológica do voltar-se para. Eles formam a ponte para o ser-eu e a vida egológica específicas (Hua IV, 

p.279). 

Esclareçamos, contudo, que essa camada de associações passivas não deve ser 

entendida como uma espécie de domínio fechado em si e que determinaria o eu ativo 

como algo exterior. Do ponto de vista da experiência pessoal, essa alma sensível sempre 

é apreendida como um componente da experiência subjetiva global. Husserl deixa esse 

ponto claro: “essa alma não é aqui realidade objetiva (natural), mas ‘alma espiritual’, isto 

é, a alma, nesse sentido, não é definida como unidade real em relação às circunstâncias 

da natureza objetiva” (Hua IV, p.280). O eu humano reconhece a si mesmo nas 

associações passivas e integra as disposições aí formadas no estilo geral de sua 

pessoalidade Conforme insiste Husserl “há uma legalidade imanente da formação de 

disposições como base para o sujeito enquanto tomador de posições” (Id.). Na base 

anímica, salientam-se preferências afetivas, associações privilegiadas que tomam parte 

http://www.revistapfc.com.br/


18 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

na concretude experiencial do eu4. 

Tipicidades genérica e individual no estudo do desenvolvimento pessoal 

Esses seriam os principais componentes ontológicos que delimitam, em geral, as 

possibilidades de desenvolvimento humano. Mas por si sós, os tópicos aqui distinguidos 

não permitem esgotar o desenvolvimento de nenhuma pessoa em particular. Husserl trata 

desse ponto no § 60d de Ideias II. O autor indica ali que é imprescindível pensar em dois 

níveis de análise, caso se queira compreender a pessoalidade humana: “trata-se 

primeiramente de um típico geral para o eu na afecção e ação. Mas em seguida, de um 

tipo particular e tipo individual” (Hua IV, p.270). Elucidar os condicionantes gerais do 

humano ainda não esclarece como cada indivíduo vai se desenvolver. Sem dúvida, há 

expectativas típicas de maturação orgânica que se impõem de modo mais ou menos 

uniforme sobre os indivíduos; contudo, a formação do caráter individual supõe a 

concretização de estilos particulares do exercício das capacidades intencionais, o que não 

pode ser plenamente antecipado apenas pelo entendimento das condições gerais da 

pessoalidade. 

A análise constitutiva fenomenológica não vai tão longe a ponto de descrever em 

detalhes formações individuais de caráter, sob o risco de se confundir com uma análise 

clínica psicológica. Mesmo assim, Husserl reflete sobre as principais operações em jogo 

para a consolidação das tipicidades individuais de uma pessoa. O autor nos apresenta a 

seguinte fórmula para entender o desenvolvimento humano: “a pessoa se forma por meio 

da ‘experiência’” (Hua IV, p.271). Em outras palavras, tudo aquilo que uma pessoa vivencia 

mobiliza ou põe em operação os diferentes níveis de intencionalidade, desde os 

entrelaçamentos associativos do fundo afetivo, passando pelas formas de responsividade 

atencional aos dados afetantes, até as tomadas de decisão e decorrente sedimentação 

das orientações experienciais privilegiadas com base em tais decisões. O que convém 

assinalar é que nem todas as experiências formam o sujeito da mesma maneira. Husserl 

acentua que a recorrência de experiências cujo conteúdo é facilmente apercebido com 

base em certa indutividade ou tipificação espontânea da recepção sensível justamente 

tanto reforça esses padrões tipicizantes das situações momentâneas quanto atribui a eles 

 
4 Conforme esclarece J. Farges sobre esse ponto: “a alma espiritual é alma do espírito no sentido em que 

pertence ao espírito ‘enquanto espírito’ ter uma alma, isto é, ‘um complexo de disposições naturais de que 

ele depende sem ser dele, no entanto, o efeito mecânico e sobre cuja base edifica de modo motivacional e 

disposicional sua autonomia” (2017, p. 54). 



19 www.revistapfc.com.br 

 

 

um caráter de ordinariedade ou quotidianidade que permite lidar rapidamente com tais 

situações sem que a afecção em pauta altere de modo significativo a subjetividade. Ajuíza 

o autor:  

Tudo tem efeito, mas não em todos os aspectos. Na rua, encontro com pessoas, carros passam, etc. 

Isso tem seu tipo aperceptivo, no interior do qual está contida a agitação da rua, enquanto os 

acontecimentos individuais poderiam ocorrer de modo diferente. Toda essa particularidade, à qual eu 

mal presto atenção mas que predelineia meu horizonte vivencial, em nada altera meu caráter moral, 

meu caráter estético; para essas esferas, nenhuma motivação flui a partir daqui (Hua IV, p.271-2). 

Husserl destaca a tendência de normalização ou mesmo neutralização afetiva das 

experiências regulares sobre as quais a cotidianidade se constitui. Repetições de tarefas, 

de deslocamentos, etc.; rapidamente essas situações são apercebidas conforme seu tipo 

geral e simplesmente reforçam a disposicionalidade intencional ótima para que as 

finalidades ligadas ao seu exercício se cumpram (ex: a maneira mais eficaz de realizar esse 

deslocamento para chegar ao trabalho, de cumprir as tarefas repetitivas do trabalho, e 

assim por diante).  Pode ser que a regularidade não se cumpra, que algo inesperado ocorra 

e que motive atitudes diferentes ou mesmo uma reavaliação global da suposta 

“normalidade” até então atribuída, mas justamente nesses casos, não se trata mais da 

cotidianidade esperada.  

Ao lado dessas experiências apercebidas como um pano de fundo cotidiano regular 

e que favorece a reposição habitual de formas típicas de tomada de posição, há 

experiências e processos que favorecem, em diferentes graus, reconfigurações da 

operatividade geral, experiências que exigem alterações, ainda que momentâneas, nos 

padrões de inserção nas situações e que, como Husserl sugeriu, por exemplo, mobilizam 

o caráter moral e as consequentes auto-avaliações daí derivadas (por exemplo, passar por 

uma desilusão amorosa ou pela perda de um ente querido). Cabe acentuar, no entanto, 

que essas experiências com potencial reconfigurador são ainda experiências e é nelas que 

as formas típicas apreensivas se modificam. Husserl destaca esse ponto ao comentar 

sobre o esforço de compreender outra pessoa:   

Eu entro em relação com diferentes sujeitos-eus e tomo conhecimento de momentos típicos em pré-

doações, ações, etc., e eu os apreendo de acordo com esses tipos, não como se primeiramente eu 

tivesse os tipos abstratamente (tal como eu não tenho primeiramente em abstrato o tipo árvore quando 

eu apreendo uma árvore como árvore), mas em múltiplas experiências se impregna o tipo e 

correspondentemente nós o memorizamos, e isso determina uma forma aperceptiva e então uma 

camada abstraível na apreensão efetiva (Hua IV, p.273).  

Dessa maneira, o caráter típico não deve ser tomado como uma espécie de ideia 

pura da qual, de alguma forma, as experiências participariam; pelo contrário, é 

diretamente na ordenação das experiências que a tipicidade atua e se deixa, dada a 

http://www.revistapfc.com.br/


20 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

estabilização e recorrência em outras experiências, capturar como uma parte abstrata 

dessas vivências. Assim, o tipo, o caráter individual, ainda é algo vivencial e não uma 

espécie de esquema ideal que pre-determinaria do exterior o desenrolar da vida subjetiva.  

Daí que não se possa conhecer a pessoa enquanto indivíduo se não se reconstitui, 

ao menos em parte, o seu percurso particular de desenvolvimento. Em termos gerais, 

podemos sempre buscar pelas duas grandes camadas de operações intencionais, mas é 

apenas em sua operatividade concreta, na sequência de experiências enfrentadas, que a 

pessoalidade ganha seus traços individuais. E para essa compreensão, parece, então, 

pertinente distinguir entre experiências confirmadoras de tipos e experiências 

conformadoras de tipos. A tendência tipicizante das formas apreensivas (submetidas à 

temporalidade imanente – o que é vivido submerge mas permanece atuante em seu 

sentido global e alimenta a disposicionalidade intencional) faz com que haja uma 

normalização de experiências regulares. Mesmo aí, sem dúvida, há desenvolvimento, pois 

as pessoas podem se tornar mais hábeis no cumprimento das tarefas cotidianas e 

enriquecer as formas apreensivas (pensemos nas diferenças com que um aprendiz ou um 

expert realizam seus trabalhos, nas diferenças com que alguém recém-mudado ou um 

morador de longa data se desloca na cidade, etc.). Em todo caso, haveria situações 

marcantes que exigiriam graus diversos de reconfiguração da responsividade típica, o que 

alimentaria novas tomadas de posições, e isso à luz de modificações nas formas afetivas 

basilares e mesmo nas capacidades corporais. Quanto a esse ponto, Husserl admite que 

para entender a complexidade do desenvolvimento pessoal individual também é preciso 

levar em conta efeitos causais diretos sobre a corporalidade enquanto um algo material 

submetido a interações materiais. No § 61, o autor comenta: “também o natural-causal 

entra aqui. Após uma queda severa, uma pessoa se torna manca e isso tem consequências 

para sua vida espiritual: certos grupos de motivação são agora perdidos. A discussão real-

causal das consequências não é de interesse aqui” (Hua IV, p.276). Como se vê, não se 

trata de tomar o comportamento pessoal como determinado pela causalidade natural 

afetadora da corporalidade material, mas sim de notar de que modo efeitos causais-

materiais no corpo exigem uma reconfiguração do sistema motivacional e da 

responsividade espiritual-pessoal para as situações. Assim, as alterações causalmente 

geradas na corporalidade ou mesmo na unidade psicofísica (por exemplo, dado o uso de 

substâncias psicoativas) devem ser consideradas como fatores que fomentam uma 



21 www.revistapfc.com.br 

 

 

reintegração global do comportamento em padrões típicos particulares5.  

É somente pela reconstituição das experiências particulares a que uma pessoa se 

submeteu que se pode compreender como seu tipo pessoal individual se consolidou e se 

transforma constantemente. Husserl chega a formular uma comparação entre as pessoas 

e as coisas submetidas à experiência: “assim como tipos de coisas se alteram na 

experiência em geral de modo conhecido, do mesmo modo com as pessoas” (Hua IV, 

p.272). Tal como podemos compreender e até mesmo antecipar as transformações que 

um objeto pode sofrer diante de determinadas circunstâncias experienciais, o 

entendimento do tipo humano, construído no desenvolvimento pessoal, atribui 

previsibilidade ao comportar-se. “Nós construímos o desenvolvimento de um homem 

quando reconstruímos e tornamos intuitivo seu percurso de vida de tal modo que o vir-a-

ser [Werden] global desse homem torna-se compreensível de modo experiencial, em 

particular a respeito da maneira que ele se deixa motivar como sujeito, juntamente com 

as ações e paixões determinadas que lhe pertencem” (Id,). Entretanto, mais à frente 

Husserl qualifica essas considerações de maneira a marcar mais precisamente as 

particularidades do desenvolvimento humano. O autor comenta: “mas o sujeito não é mera 

unidade de experiência” (Hua IV, p.274). Não cabe, assim, reduzir o desenvolvimento 

humano a uma espécie de desenvolvimento coisal, ou seja, remetendo as modificações 

de sua corporalidade inserida em nexos causais a regras de interação material. Husserl 

tem em vista o seguinte: a tipicização que atribui um caráter determinado à pessoa não 

ocorre apenas quanto à corporalidade e sensibilidade, mas também quanto à camada 

espiritual, responsável pelas tomadas de decisão e motivações ativamente postas em 

ação (o ser humano “não é o mesmo meramente como tipo corporal, mas também como 

tipo espiritual” – Hua IV, p.273). E para compreender o caráter típico individual da 

pessoalidade é preciso empregar a empatia – colocar-se no lugar do outro e buscar 

reproduzir as formas apreensivas marcantes daquele caráter individual: “por meio da 

empatia, eu apreendo o que o motiva e o quão forte, com qual poder. E internamente eu 

aprendo a entender como ele se comporta e como ele se comportaria uma vez que tais e 

tais motivos o determinem tão fortemente, o que ele pode e não pode fazer” (Hua IV, 

p.274). A tipicidade pessoal não se forma apenas no comportamento corporal visível; ela 

 
5 Vale notar que Husserl reconhece a importância das correlações entre causalidade material e efeitos 

subjetivos para os estudos ligados à medicina: “o conhecimento médico pode servir para recorrer de maneira 

correta aos efeitos psíquicos, que estão em questão no desenvolvimento subjetivo, e assim trazê-los à tona 

para a elucidação das motivações e do desenvolvimento. Nesse caso, o físico serve como índice do que se 

deve integrar [das Einzulegende]” (Hua IV, p.276). 

http://www.revistapfc.com.br/


22 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23 

 

  

remete às disposições espirituais, e a essas não há um acesso direto, mas apenas 

analógico. 

Como sabemos, Husserl não desenvolveu análises clínicas particulares, mas sua 

ênfase na noção de empatia acaba por sugerir um caminho metodológico privilegiado para 

exercícios clínicos psicológicos inspirados em sua obra.    

Referências bibliográficas 

Obras de Edmund Husserl: 

Hua I – Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. (1973). Den Haag: Martinus 

Nijhoff. 

Hua IV – Ideen zur einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. 

(1952). Den Haag: Martinus Nijhoff.   

Hua IX – Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. (1968). 

Den Haag: Martinus Nijhoff. 

Hua XIV – Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil 

1921-28. (1973). Den Haag: Martinus Nijhoff. 

Hua XV – Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil 

1929-35. (1973). Den Haag: Martinus Nijhoff. 

Hua XIX/1 – Logische Untersuchungen. Zweiter Teil. Untersuchungen zur Phänomenologie 

und Theorie der Erkenntnis. Band I. (1984) Den Haag: Martinus Nijhoff. 

Hua XXVII – Aufsätze und Vorträge. 1922-1937. (1988). Den Haag: Kluwer Academic 

Publishers. 

Hua XXXIX – Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. 

Texte aus dem Nachlass (1916-1937). (2008). New York: Springer. 

HuaM IV – Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919. (2002). Dordrecht: 

Kluwer Academic Publishers. 

Outras obras: 

BÉGOUT, B. (1998). Problèmes d'une phénoménologie de la sexualité. Intentionnalité 

pulsionnelle et pulsion sexuelle chez Husserl, in: Beaune, J.-C. (ed.). 

Phénoménologie et psychanalyse. Étranges relations. Paris: Champ Vallon, 1998, 

pp.41-59. 

FAZAKAS, S. (2025). Depersonalization, alienation and depresentation in Husserl and 

Beyond, Husserl Studies, vol.41, disponível em 

https://link.springer.com/article/10.1007/s10743-024-09355-x 

https://link.springer.com/article/10.1007/s10743-024-09355-x


23 www.revistapfc.com.br 

 

 

FARGES, J. (2017). Dépendance et récurrence. Les relations entre âme et esprit dans Ideen 

II de Husserl, Alvearium, vol.10, p.41-57. 

MERLEAU-PONTY, M. La structure du comportement. Paris: PUF, 1942. 

_____. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945. 

VENUTA, Y. (2023). Beyond the mere present: Husserl on the temporality of human and 

animal consciousness, Continental Philosophy review, vol.56, p.577-593. 

http://www.revistapfc.com.br/

