P FC & revista

Husserl e as camadas do desenvolvimento
humano

Husserl and the human

development

layers of

Marcus Sacrini
Resumo

Busca-se reconstruir as principais contribuicoes conceituais de
Husserl para o tema do desenvolvimento subjetivo. Investiga-se a
nocao de pessoalidade em sentido lato e estrito e reconhece-se
como atua ai uma base instintivo-afetivo sobre a qual eleva-se (no
caso da pessoalidade humana) uma camada de atos guiados por
motivagdes racionais. Explora-se também como nesse nivel de
pessoalidade, configura-se a possiblidade do desenvolvimento
ético. Por fim, sao discernidos os niveis de analise genérico e
individual para o estudo do desenvolvimento pessoal.

Palavras-chave: Husserl; desenvolvimento; pessoalidade; tipicidade.

Publicado pela Sociedade Brasileira Psicopatologia Fendmeno-
Estrutural (SBPFE)

Este € um artigo publicado em acesso aberto (Open Access) sob a
licencaCC BY nc 4.0.

www.revistapfc.com.br 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23

Psicopatologia Fenomenoldgica Contemporanea

ARTIGO

Psicopatol. Fenomenol. Contemp.
2025; vol14 (2):0324

Published Online

12 de dezembro de 2025
https://doi.org/10.37067/rpfc.v14i2.1233

Marcus Sacrini

E professor livre-docente em regime
integral no Depto. de Filosofia da
Universidade de Sao Paulo.
Publicou cinco livros e mais de
trinta artigos em revistas nacionais
e internacionais sobre filosofia
contemporanea (fenomenologia).
Também se dedica ao estudo de
teoria argumentativa e sua
aplicacao no ensino. Publicou a
esse respeito dois livros e artigos
em revistas nacionais.

Contato: sacrini@usp.br


http://www.revistapfc.com.br/
https://doi.org/10.37067/rpfc.v14i2.1233
mailto:sacrini@usp.br

P F C revista

Husserl e as camadas do desenvolvimento
humano

Husserl and the layers of human
development

Marcus Sacrini
Abstract

The aim is to reconstruct Husserl's main conceptual contributions
to the theme of subjective development. It investigates the notion
of personhood in a broad and strict sense and recoghizes how an
instinctive-affective base is active, on which a layer of acts guided
by rational motivations rises (in the case of human personhood). It
also explores how ethical development is possible at this level of
personhood. Finally, the generic and individual levels of analysis for
the study of personal development are discerned.

Keywords: Husserl; development; personhood; typicality.

Publicado pela Sociedade Brasileira Psicopatologia Fendmeno-
Estrutural (SBPFE)

Este é um artigo publicado em acesso aberto (Open Access) sob a
licencaCC BY nc 4.0.

www.revistapfc.com.br 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23

Psicopatologia Fenomenoldgica Contemporanea

ARTIGO

Psicopatol. Fenomenol. Contemp.
2025; vol14 (2):0324

Published Online

12 de dezembro de 2025
https://doi.org/10.37067/rpfc.v14i2.1233

Marcus Sacrini

E professor livre-docente em regime
integral no Depto. de Filosofia da
Universidade de Sao Paulo.
Publicou cinco livros e mais de
trinta artigos em revistas nacionais
e internacionais sobre filosofia
contemporanea (fenomenologia).
Também se dedica ao estudo de
teoria argumentativa e sua
aplicacao no ensino. Publicou a
esse respeito dois livros e artigos
em revistas nacionais.

Contato: sacrini@usp.br


http://www.revistapfc.com.br/
https://doi.org/10.37067/rpfc.v14i2.1233
mailto:sacrini@usp.br

ARTIGO

Introducao

Edmund Husserl fundou a fenomenologia em seus textos sobre a consciéncia da
validade légica, em 1900. A partir de entao e por mais de trinta anos, ampliou o alcance
da investigacao fenomenolégica, buscando consolida-la como uma ciéncia da consciéncia
pura, capaz de elucidar toda constituicao de sentido experiencial. Grandes autores do
século XX, tais como Heidegger, Merleau-Ponty, Sartre, Ricoeur, tomaram a filosofia
husserliana ao menos como um ponto de partida para a producao de sua propria obra. E
os textos de Husserl ainda compoem uma fonte preciosa de analises conceituais finas,
que podem contribuir para varias discussoes teodricas contemporaneas. Esse parece ser o
caso da nocao de desenvolvimento subjetivo. Embora Husserl ndo tenha proposto uma
analise sistematica sobre o tema, ha importantes reflexdbes em varias de suas obras.
Propomos reconstruir em linhas gerais essas reflexdes e apresentar, de maneira sindptica,
qual a armadura conceitual esbocada pelo autor para compreender, de um ponto de vista
fenomenol6gico, o desenvolvimento do individuo humano. Para tanto, a exposicao esta
articulada da seguinte maneira: na proxima secao, apresentamos as diferentes nocoes de
egoidade da experiéncia e localizamos em qual nivel se pode reconhecer a nocao de
pessoalidade em sentido amplo, a qual estda enraizada na experiéncia corporal
estesioldgica. Na terceira secao, buscamos circunscrever as operacoes afetivo-instintivas
basilares cumpridas nesse nivel da experiéncia. Na quarta secao, finalmente tratamos da
pessoalidade em sentido humano estrito, marcada pelo exercicio de motivacdes racionais.
Na quinta secao, apresentamos o horizonte finalistico exclusivo da pessoalidade humana
(em contraste com a pessoalidade dos animais, por exemplo): a consolidacao da forma de
vida ética. Por fim, na sexta secao, buscamos distinguir como a subjetividade humana,
formada por todas as camadas anteriormente explicitadas, pode ser estudada ndo apenas

em seus aspectos tipicos genéricos mas também naqueles individuais.
Sentidos de egoidade e de pessoalidade

A fenomenologia transcendental € apresentada por Husserl como a doutrina que
explicita a constituicao do sentido de qualquer tipo de objetidade por meio da descricao
de diferentes sinteses produzidas pela subjetividade pura. Em Meditacbes cartesianas, a
amplitude desse projeto € exposta de modo bem claro. “Todo sentido que se possa

conceber, todo ser concebivel, chame-se ele imanente ou transcendente, cai no dominio

www.revistapfc.com.br 5


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

da subjetividade transcendental, enquanto constituinte de sentido e ser” (Hua |, § 41,
p.117)'. O procedimento metodolégico central para fazer avancar esse projeto € a reducao
fenomenoldgica. Trata-se de suspender a validade objetiva do ser para explorar o puro
aparecer fenomenal como um campo de autorreflexao, em que a subjetividade, liberada
da pressuposicao ingénua do ser mundano, pode acompanhar em todas as suas etapas a
constituicao fenomenal desse UGltimo (isto €, como a partir do “aparecer” atribuimos

“sentido de ser”).

Cabe notar que nesse campo de experiéncia fenomenologica € possivel
acompanhar nao s6 como o ser mundano ganha paulatinamente seu sentido especifico. A
propria subjetividade, longe de ser um tipo de foco invisivel do aparecer, também pode ser
tematizada em suas varias formacoes e niveis de manifestacao. Husserl chama a atengao
para esse topico no § 31 de Meditagdes: “mesmo o ego € para si proprio um ser numa
evidéncia continua, portanto a si em si mesmo continuamente se constituindo enquanto
ser” (p.100). E sera, como veremos, a partir da constituicao dos sentidos de ser eu que o
tema do desenvolvimento podera ser abordado em toda a sua riqueza pela fenomenologia

transcendental.

Husserl aponta trés niveis em que essa constituicio ou autoconstituicao
transcendental do eu pode se cumprir. No primeiro nivel (explorado no § 31), o eu é
explicitado como “polo idéntico de vivéncias”. O que quer que se manifesta o faz para um
centro egoico, que por assim dizer coordena a multiplicidade de atos voltados para os
objetos em questao. Por exemplo, posso ver uma garrafa por multiplos pontos de vista,
cada um revelando um modo de manifestagcao particular; essas multiplicidades
perceptivas aparecem voltadas para o0 eu que sustenta continuamente os atos perceptivos.
Em outras palavras, o aparecer de qualquer objeto, em sua variabilidade inesgotavel,
manifesta-se conforme uma forma egoldgica unitaria, a saber, o “para mim”; e o eu, nesse
sentido minimo, € um polo de unificacao dessa multiplicidades noematicas - o que quer
que apareca o faz sob a forma de vivéncias minhas, irradiadas a partir de um centro
egologico que se reconhece em cada vivéncia particular (cada aparicao é aparicao para

um eu).

Esse eu entendido como um centro “formal” de unificacao das vivéncias (no sentido
de atribuicao de uma forma egolégica ao aparecer - “minha percepgao”, “minha

imaginacao”, etc.) resulta da analise estatica da consciéncia, que busca formular em

1 Todos os textos de Husserl sao citados conforme as edi¢oes da colegao Husserliana (Hua).

6 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23



ARTIGO

termos gerais as estruturas de correlacao (noese - noema) dos principais atos intencionais
(percepcao, memoria, imaginacao, juizo, etc.). Por sua vez, por meio da analise genética,
que vai buscar acompanhar o desenvolvimento das formacdes subjetivas na
temporalidade imanente da consciéncia, outros niveis de exploracao do eu se revelam. No
§ 32, Husserl apresenta o eu como “substrato de habitualidades”. Destaca-se nesse nivel
o fato de que os atos do eu nao meramente desaparecem com a sua CONSECUCao € nem
se limitam a se tornar representacoes para a memoéria. Os atos se sedimentam como
modos de tomada de posicao privilegiados. As principais decisdoes do eu permanecem
vigentes direcionando-o disposicionalmente. A partir de certos atos, outros tornam-se mais
provaveis, e diante de situacoes similares, decisdes semelhantes aquelas tomadas
anteriormente podem se impor com mais facilidade. O campo de manifestacao subjetiva
vai se configurando, assim, nao como um mero foco neutro de concatenagao da
multiplicidade vivencial, mas conforme um relevo particular de preferéncias e rejeicoes.
Husserl reconhece aqui o dominio da pessoalidade em sentido amplo - ordena-se uma
relativa estabilidade disposicional, de modo a instituir um estilo de insercao na experiéncia
mundana. Vale notar que essa no¢ao de eu-pessoal é apresentada por Husserl “no sentido
mais amplo de todos, que permite falar também de pessoas sub-humanas” (p.101).
Destarte, no limite, essa nocao de pessoalidade baseada na relativa permanéncia de um

campo subjetivo habitual ndo basta ainda para discernir a pessoalidade humana’.

Voltaremos a esse ponto. Cabe explicitar agora o terceiro nivel de egoidade revelado
por Husserl. Trata-se do eu designado como “ménada”, tema desenvolvido no § 33 de
Meditacdes cartesianas. Esse termo remete a filosofia de Leibniz, e Husserl parece reter
dessa no¢gao moderna tao somente a ideia de um auto-desdobramento concretizador de
si nos mais diversos estratos de operacoes subjetivas. De fato, Husserl caracteriza a
concretude do eu nesse terceiro nivel de analise salientando “a pluriformidade fluente da

sua vida intencional e dos objetos que sao, com isso, visados e que, eventualmente, se

2 Se é nesse segundo nivel de constituicao da egoidade que aparece a pessoalidade, entao talvez os esforcos
clinicos para entender o fendmeno da despersonalizacao devam se concentrar ai. Por despersonalizacao,
entende-se, de modo bem geral, experiéncias em que o sujeito ndo se reconhece a si proprio em seus
proprios atos intencionais, como se fossem produzidos por um outro. Ora, a0 menos em muitos desses casos,
a experiéncia continua a ser sintetizada para um nucleo focal. Assim, aquela no¢cao minima de “para mim”
ou “minheidade” oriunda do primeiro nivel do eu estudado por Husserl permanece passivamente operante.
Porém, ndo ha mais coincidéncia entre o eu enquanto possuidor de um estilo disposicional e essa sintese
fundante, que continua a atuar, entdo, impessoalmente. Nao ha propriamente falando uma quebra da
“minheidade” basilar da experiéncia (essa Ultima continua a ser sintetizada satisfatoriamente, por assim
dizer), mas o eu pessoalizado nao adere a essa operatividade (dai que o sujeito reconheca que haja
experiéncias ordenadas - por exemplo ouvir a prépria voz - mas nao as reconheca como sendo suas, e sim
de um outro). Sobre esse ponto, cf. Fazakas, 2025.

www.revistapfc.com.br 7


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

constituem para ele como objetos que sao” (p.102). Mais a frente, Husserl exprime de
modo bem claro o que tem em vista ao comentar que “o ego concreto monadico
compreende a vida inteira da consciéncia, efetiva e potencial” (Id.). Com a nocao de
monada, o autor busca capturar a complexidade da vida do eu enquanto desdobra a partir
de si diferentes tipos de capacidades intencionais pelas quais se poe em situacoes
variadas e nas quais atribui o sentido para os mais diversos tipos de objetidades (reais e

ideais, passageiros e duradouros, etc.).

A partir dessa nocao de concretude subjetiva, € possivel se aproximar da
processualidade intrinseca ao desenvolvimento humano. Antes porém, cumpre determinar
mais precisamente o alcance da investigacao voltada ao humano. No § 35 da mesma obra,
Husserl esclarece que o conteldo das consideracoes desenvolvidas até entdo (sobre a
autoconstituticao subjetiva) pode ser tematizado do ponto de vista da psicologia como
ciéncia positiva. Para tanto, é claro, nao se leva a suspensao da validade de ser contida
na reducao fenomenoldgica até o seu limite, e mantém-se a investigacao sob o horizonte
nao problematizado do mundo efetivo e da individualidade humana ali localizada. Comenta
Husserl: “ao ego transcendental concreto corresponde, entdao, o eu-homem, a alma
concretamente apreendida enquanto pura em si e para si, com a polarizagao animica: eu
como polo das minhas habitualidades, das minhas propriedades de carater” (Hua |, p.107).
Nao se avanca, assim, em uma investigacao puramente transcendental, e sim em uma
analise que busca desvelar as estruturas e formacoes intencionais enquanto vigentes para
a subjetividade ja individualizada no mundo. E nesse nivel que poderemos discernir o que

marca a especificidade do desenvolvimento humano.

Retornemos, para tanto, aquela ideia de pessoalidade em sentido amplo,
apresentada por Husserl ao tratar do eu como substrato de habitualidades. Essa nocao
permite qualificar a ideia mesma de subjetividade individualizada num sentido geral, que
valeria nao s6 para humanos, mas também para animais. No § 21 do curso Psicologia
fenomenolégica, ministrado na década de 1920, Husserl lamenta que essa nogao ampla

nao tenha sido ainda plenamente desenvolvida:

infelizmente falta um conceito de pessoa, o mais amplo possivel, conceito indispensavel que abarcaria
a vida animal superior, e designaria somente um ser que, enquanto espontaneidade egbica, é ativo ou
é afetado, e que, enquanto um tal eu, possui propriedades egbicas permanentes (Hua IX, p.130).

E o que comporia essa pessoalidade em sentido amplo? Quais seriam seus
atributos mais gerais (aqueles que ainda nao permitem distinguir entre animais e

humanos)? Husserl aponta para o carater encarnado da experiéncia, ou, se quisermos, a

8 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23



ARTIGO

experiéncia sempre mediada pela corporalidade. Comenta o autor:

experiéncia da corporalidade como corporalidade é entao ja experiéncia animada ou antes, de modo
duplo, experiéncia psicofisica. Trata-se do animico do nivel mais baixo: o somatologicamente animico,
o diretamente encarnado, o diretamente animante e experienciado como unido com o fisico (Hua IX,
p.131).

A experiéncia subjetiva enquanto experiéncia de um individuo se da como
experiéncia encarnada. Os atos subjetivos sao vivenciados a partir do corpo préprio como
centro unificador psicofisico. Segundo Husserl, “todos os atos psiquicos se edificam sobre
um psiquico imediatamente encarnado, uma base somaticamente ‘sensivel’, eles sempre
trazem consigo algo de sensivel, mas de modo que eles mesmos nao sao localizados de
modo proprio” (Hua IX, p.132). Dessa maneira, toda a vida de atos psiquicos pelos quais
a pessoalidade se desenvolve se enraiza na corporalidade, a qual é vivenciada como um
centro vivo, um érgao de experiéncias. Nao €, assim, que o corpo € um objeto entre outros
ao qual a consciéncia pode se voltar (embora isso possa, a0 menos em parte, ocorrer). A
corporalidade deve ser considerada como o0 modo fundante pela qual a consciéncia opera,
isto €, é-se consciente de algo ou de si mesmo por meio da corporalidade, que se revela

um aspecto estruturante do “estar consciente”.

Fica registrado, dessa maneira, o papel central da corporalidade em qualquer
abordagem acerca do desenvolvimento pessoal. Toda pessoalidade desenvolve-se com
base na individualidade corporal viva. E cabe notar, sem duvida, que no sentido amplo de
pessoalidade, a corporalidade fundante do experienciar deve ser compreendida nos
limites daquilo que a espécie biologica/ animal permite. Husserl comenta esse ponto em
um manuscrito de 1921 (“Normalidade e espécies de seres animados”). Nesse texto, o
autor explora o tema das ménadas como unidades individuais que se autoconstituem:
“uma monada s6 pode ser ao ela se desenvolver e uma visao de mundo s6 pode ser como
produto de seu desenvolvimento” (Hua XIV, p.128). Husserl tem em vista o problema
elevado da constituicao de um conhecimento verdadeiro do mundo. Mas para tanto,
considera as camadas mais basicas do desenvolvimento monadico. Mais a frente no texto,

comenta:

Cada mdnada deve constituir um corpo vivo e esse corpo deve ser genuinamente dado na visado de
mundo de cada uma delas ou estar implicado no horizonte. Falando empiricamente: todo
desenvolvimento organico é limitado, ligado ao tipo organico de corporalidade. E um mero fato que
todo corpo vivo se desenvolva até uma certa altura (o animal maduro), e ndo possa se desenvolver in
infinitum, de tal modo que ele fosse capaz de ser o 6rgao cognitivo de todo o conhecimento mundano?
Ou seria uma necessidade transcendental mostrar que um mundo em geral sé pode se constituir em
unidade com um sistema de desenvolvimento de animais e monadas de animais, com um certo
paralelismo do desenvolvimento animico e corporal (aqui seguido pelo lado do conhecimento)? (/d.).

www.revistapfc.com.br 9


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

Husserl desenvolve essas analises tendo em vista o problema do conhecimento,
mas seus resultados se aplicam para a problematica geral da subjetividade. Do ponto de
vista transcendental, como vimos, desvelam-se as vivéncias da mdnada como auto-
constituinte do seu sentido de ser subjetivo, e ela experiencia a si mesma como corporal.
Agora, do ponto de vista empirico, isso significa que a subjetividade esta ligada a uma
espécie organica, cujo desenvolvimento € limitado por parametros biolégicos intrinsecos a
essa espécie. Mais a frente, Husserl admite esse ponto: “assim, toda consciéncia que esta
nesse nexo mundano - parece - € uma consciéncia unitariamente ligada (ou melhor, uma
vida animica), ela tem unidade ontogenética e filogenética” (p.129). Pode-se alegar que
Husserl enfrenta dificuldades para atribuir peso transcendental a essas constatacoes que
delimitam um pano de fundo factual Gltimo para a subjetividade. Em todo caso, para o
nivel em que nossa analise se desenrola (aquele de uma psicologia fenomenolégica), nao
€ preciso se preocupar com a condicao de possibilidade de formulagao transcendental
desse carater situado da subjetividade. Importa, no nivel intermediario em que nos
colocamos, dar um passo a mais no enraizamento subjetivo: vimos que toda vida psiquica
se organiza e se manifesta como vida corporal e agora vemos que essa se ordena e se
matura como vida organica no interior de uma espécie. Dessa maneira, nao basta
reconhecer que a vida ativa superior subjetiva se enraiza nas sinteses passivas da
corporalidade viva; é preciso reconhecer que ha uma passividade ontogenética e

filogenética a qual a prépria corporalidade viva esta submetida.
A base afetiva da pessoalidade

Husserl parece antecipar aqui nocoes como as de “a priori do organismo” (Merleau-
Ponty 1942, 134) ou “a priori da espécie” (Merleau-Ponty, 1945, p.93), para usar as
expressoes de Merleau-Ponty, as quais remetem a trabalhos de autores como Goldstein,
Kohler, Koffka, entre outros. O fenomendlogo alemao nao desenvolve sistematicamente
esse tema, mas analisa desde muito cedo em sua obra como é que se ordenam as
camadas mais basilares da vida intencional (as quais, sabemos, estao necessariamente
ligadas a corporalidade viva). E destacam-se, nesse ambito, dimensdes da vida afetiva.
Sem pretensoes de esgotar o tema, chamemos a atencao para a dimensao desejante ou,
em sua manifestacao mais basilar, instintiva, da vida afetiva. Em um texto de 1924,
publicado na Husserliana XIV, o autor propoe algumas reflexdes sobre o tema do instinto

e entao pondera:

10 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23



ARTIGO

quais problemas constitutivos se esbogcam aqui para a formacao representativa do préprio eu humano-
animal (da pessoa no sentido o0 mais amplo), do mundo circundante coisal, do mundo circundante em
geral, incluindo o mundo circundante pessoal (outras pessoas) com predicados de sentido egologicos
e interpessoais? (Hua XIV, p.334-5).

Entender o instinto permite compreender, em nivel basilar, como a pessoalidade em
sentido amplo se mobiliza e se orienta para a agdo. Perguntemos entdo: o que Husserl propoe
sobre o instinto? Aqui vale a pena marcar um contraste em sua reflexdo, tal como bem notado
pelo comentador Bruce Bégout (1998). Husserl ja fala em tendéncias instintivas nas
Investigagoes logicas, obra publicada em 1901. Ali no § 15 da Quinta investigacdo, o autor
analisa se as vivéncias relativas a afetividade podem ser consideradas atos completos ou nao.
Entre muitos outros temas, ao tratar do desejo, Husserl problematiza o fato de que “nem todo
desejo parece exigir uma relacdo consciente com algo desejado, dado que somos
frequentemente movidos por uma tendéncia e tragdo obscuras”, o que parece remeter para “a
esfera alargada dos instintos naturais” (Hua XIX/1, p.409). Husserl tenta esclarecer esse ponto
propondo uma alternativa: ou ha aqui sensagdes ndo intencionais que polarizam os desejos ou
as representagcdes que mobilizam o desejar sdo indeterminadas, sem ainda a delimitagdo de
objetos precisos. Ora, no texto de 1924, Husserl distingue bem claramente a tragcdo ou pulsao
instintiva da indeterminacdo representativa. O instinto ¢ uma “consciéncia vazia”, a atestacdo
de uma caréncia, mas que nao ¢ por si s6 representacional e nem posicional. “Nds temos que
separar de modo fenomenologicamente mais preciso horizonte vazio e horizonte de
representacdo vazio. A consciéncia vazia €, como instintiva, ndo desvelada, ainda ndo
representacional vazia. Eu também poderia dizer: ainda nao ¢ possivel nenhuma tese doxica e
nenhuma tese doxica ativa” (Hua XIV, p.334). E verdade, o instinto se deixa apreender como
tal conforme se exerca sobre representagoes. Assevera Husserl: “a desvelabilidade dos instintos
originariamente pressupde, enquanto se relacionam com coisas ou Seres vivos, percepgao e
perceptibilidade. Pelo instinto de alimentacdo nenhum animal pode experimentar
originariamente o mundo exterior” (Hua XIV, p.333). O circuito do desejar instintivo vai se
completar pela perceptibilidade daquilo que relaxa a tensdo, satisfaz a caréncia. Por si s6 o
instinto de alimentacao ndo revela o que o sacia; € preciso associar representacoes de alimentos
para que o circuito de mobiliza¢do instintiva e saciamento (o que supde interacdo com
elementos mundanos) ocorra. H4 aqui um complexo de atos, uma polarizacdo de dados
percebidos como passiveis de oferecer o saciamento instintivo.

Assim se configura, em linhas bem gerais, a abertura experiencial no nivel da

pessoalidade em sentido amplo. Husserl acentua em Ideias II que a pessoa sempre esta

www.revistapfc.com.br 11


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

correlacionada a um mundo circundante significativo. A pessoa existe em um entorno
configurado de acordo com as capacidades intencionais operantes. Segundo Husserl, “o mundo
circundante ¢ o mundo que ¢ percebido pela pessoa em seus atos, ¢ lembrado, apreendido em
pensamento, suposto ou revelado como tal e tal; ¢ o mundo do qual o ego pessoal ¢ consciente,
o mundo que esta ai para ele, com o qual ele se relaciona dessa ou daquela maneira” (Hua IV,
§50, p.185). Ora, o mundo que aparece e faz sentido no nivel da pessoalidade ampla é o mundo
atravessado por polarizagoes afetivas, que atrai ou repele em concordancia com o saciamento
das caréncias basicas que mantém a vida animal. E a partir da afetividade instintiva e desejante
que a pessoa em sentido amplo (os animais) experimenta o mundo e sedimenta modos
privilegiados de comportar-se. Como vimos, a instintividade se serve da perceptibilidade para
preencher-se; constituem-se, assim, apreensoes tipicas do ambiente, que destacam os elementos
que colaboram para a manutengao da vida e aqueles que devem ser evitados. Comportamentos
relativamente complexos se manifestam, ligados ao reconhecimento e estoque de alimentos,
caca, tarefas em grupo, reprodugdo, etc. A intencionalidade pulsional, em sentido amplo,

permite a configuracdo de um mundo circundante ja bastante complexo.
A pessoalidade em sentido estrito

Vamos agora passar para a nocao de pessoalidade em sentido estrito, aquela que
se aplica aos humanos. Como veremos, a complexidade dos atos intencionais e,
correlativamente, do mundo circundante, se amplia de modo notavel. O que marca a
pessoalidade estrita é a capacidade de agir autonomamente, constituindo, via motivacées
racionais, um mundo circundante em que as satisfagdes buscadas nao sao apenas de
ordem factual-descritiva, mas de ordem normativa (no¢cdes como justificativa, correcao,
verdade ganham centralidade aqui). Husserl comenta sobre essa mudanca de nivel no §
59 de Ideias Il: “na génese original, o eu pessoal constitui-se nao apenas como
personalidade determinada pulsionalmente, de inicio e continuamente impelida por
‘instintos’ originarios e a eles passivamente submetido, mas também como eu elevado,
auténomo, livre, em particular guiado por motivos racionais, e nao apenas eu arrastado e
nao livre” (Hua IV, p.255). A pessoalidade em sentido estrito exige mais do que a
constituicao de habitos afetivamente guiados; é preciso levar em conta as operacoes e
decisoes racionais, as quais, por sua vez, supdoem o exercicio da linguagem articulada e,
de modo mais geral, a insercao em tradicées culturais gue conectam o eu com as geracoes

passadas e as vindouras. O dominio da cultura remete a producao subjetiva de sentido e

12 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23



ARTIGO

sua eventual objetivacao em suportes reais. Aos predicados reais das coisas e eventos
naturais, sao acrescentados predicados que veiculam significacoes em sentido amplo. E
assim que os sons podem veicular uma linguagem articulada, que coisas naturais podem
ser transformadas para comportar um sentido finalistico (utensilios, vestimenta, etc.), que
0 ambiente pode ser transformado em um territério humanizado (Cf. HuaM 1V, p.122-38).
Os sentidos culturais sao objetivados (tomam parte, assim, nas interacoes reais) e
convencionalizados; tornam-se formas tipicas de acao, as quais sao transmitidas

intergeracionalmente.

Como vimos, 0s animais podem desenvolver comportamentos bastante complexos,
mas normalmente limitados a interacoes com outros animais presentes no horizonte vital.
Com a transmissao de predicados de sentido culturais, uma pessoa humana insere-se em
um nexo intergeracional que excede em muito o seu tempo de vida e sedimenta formas
de vida que nao remetem apenas as possibilidade de informagcao atual de suas
capacidades intencionais mas sim a convencoes e tradigcdes que atribuem historicidade
aos modos de vida (os comportamentos culturalmente enformados ndo sao expressao de
uma pulsionalidade que atua somente no presente, mas atualizam e transformam um
legado de regras e interdicdes que excedem o horizonte limitado do viver individual)®. E
vale notar que a culturalizacao ou convencionalizacao do agir humano envolve até mesmo
o dominio da pulsionalidade passiva basilar. Husserl nota que as caréncias basilares
corporais (sono, fome, sexualidade, etc.) ocorrem periodicamente, de maneira que é
possivel buscar satisfazé-las conforme uma certa previsibilidade. Consolidam-se formas
tipicas, herdadas culturalmente, de estabilizar as caréncias basicas e desenvolver as
capacidades intencionais (Cf. Hua XXXIX, p.581-2).

Deve-se notar que € pela insercao em tradigdes culturais (as quais envolvem a
linguagem articulada, o uso dos utensilios mais basicos, as formas convencionalizadas de
lidar com o corpo diante das tarefas cotidianas) que a pessoa se humaniza, ou seja, passa
da pessoalidade em sentido lato para a pessoalidade estrita. Husserl comenta esse ponto

em um texto da década de 1930:

0 ser humano nao é apenas na comunidade, porém é enquanto aquele que se transforma na
comunalizacao e aquele que se forma conforme ela e com suas motivagcoes multiplas, de tal modo que
ele porta em si enquanto aquele que se transforma a génese decorrente da comunidade ou, o que é 0
mesmo, porta intencionalmente em si os seus formadores humanos (Hua XV, p.154-5).

Pode-se pensar no humano como um ser biolégico dotado de capacidades

3 Sobre esse ponto cf. Venuta, 2023.

www.revistapfc.com.br 13


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

pulsionais. Nesse sentido, podemos pensar uma pessoa em sentido amplo, como ja vimos.
Contudo, o ser humano como uma pessoa em sentido estrito € aquele que se formou pela
comunalizacao, pela assimilacao de conteldos de sentido transmitidos desde muito cedo
em sua vida e que, assim, moldou suas capacidades intencionais conforme padrdes
convencionais de acao e insercao nos mais variados contextos cotidianos. E Husserl
acentua como um eu humano depende essencialmente de outros eus para estabilizar-se
como uma pessoa em sentido estrito. Em um texto da década de 1920, pondera: “a origem
da pessoalidade reside na empatia e nos atos sociais que surgem entao. Que o sujeito
tome consciéncia de si mesmo como polo de seus atos nao basta para a pessoalidade; ele
se constitui somente ao entrar em relacoes sociais com outros sujeitos, por meio dos quais
ele se torna objetivo no plano pratico” (Hua XIV, p.175). A pessoalidade humana nao
emerge apenas por uma espontaneidade passiva (tal como ocorre com as tendéncias
instintivas); ela depende para sua consolidacao de reiterados contatos interpessoais, por
meio dos quais sedimentam-se modos tipicos de empregar as capacidades intencionais,
modos que estao submetidos a normatividades suprapessoais (por exemplo, como regular
as caréncias basicas corporais, como se portar diante de diferentes contextos
institucionais, como desenvolver projetos pessoais e coletivos em meio as circunstancias
historico-sociais). Nesse sentido, a pessoalizacdo humanizante nunca € uma absolutizacao
do eu, pois o reconhecimento de si como um individuo relativamente autdbnomo e capaz
de propor projetos pessoais depende de uma estabilizacdo intencional que
necessariamente remete a outras pessoas e a tradigoes de sentido. Assevera Husserl em
A crise das ciéncias europeias e a fenomenologia transcendental: “vemos ai como um a
priori que a autoconsciéncia e a consciéncia de outrem sao inseparaveis; € impensavel e
nao por ventura como um mero fato, que eu fosse homem num mundo sem que eu fosse
um homem” (Hua VI, 256). Humanizamo-nos como individuos entre individuos, formamos
nossas capacidades mais basicas como semelhantes a de outras pessoas. A
pessoalizacao estrita depende, assim, de atos mutuos, ela ndao se cumpre como
maturacao solitaria e a autocompreensao de si resultante esta fundada nas formas tipicas
socio-historicamente disponiveis para que o processo de aprendizado (a transmissao

cultural) ocorra.
A forma de vida ética

Com a pessoalizagcao humanizante via entrada em indmeras relagcdbes mediadas

culturalmente, abrem-se novos horizontes de desenvolvimento, horizontes

14 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23



ARTIGO

especificamente humanos. Husserl reflete sobre o desenvolvimento humano em seu

terceiro artigo sobre Renovacao:

Trata-se de um desenvolvimento que se distingue nitidamente do tipo de um desenvolvimento
simplesmente organico e, assim, também de um desenvolvimento simplesmente animal. Pertence
objetivamente a um desenvolvimento organico que ele conduza realiter a uma forma madura tipica,
em um tipico fluxo de devir. Também o ser humano, tanto como o animal, tem o seu desenvolvimento
organico, do ponto de vista corporal e, por ai, igualmente do ponto de vista espiritual, com os
correspondentes niveis de desenvolvimento. Mas o ser humano, como ser racional, tem também a
possibilidade e a livre faculdade de um desenvolvimento de tipo totalmente diferente, na forma da livre
autoconducao e autoeducacao, ao encontro de uma ideia final absoluta que conhece (livremente
formada no conhecer racional proprio), que valora e que é de antemao posta na prépria vontade. Trata-
se de um desenvolvimento para a livre personalidade “ética”, e decerto em atos pessoais, em que cada
um quer ser, ao mesmo tempo, um fazer racional e um fato racional, a saber, uma aspiracao para algo
verdadeiramente bom que, por outro lado, enquanto tal esforgo, a si préprio a priori aspira e livremente
opera ” (Hua XXVII, p.36-37).

Fica bem claro aqui que a vida na cultura e o exercicio das capacidades racionais
permitem antever um desenvolvimento pessoal de um tipo novo, que escapa a
pessoalidade em sentido amplo. Trata-se do desenvolvimento ativamente conduzido, por
meio de decisoes e reflexdes sobre seus resultados, para ideais éticos, de maneira a
conduzir a vida nao apenas a maturacao organica mas aquilo que ativamente é posto
como um valor de bondade e passa a governar a totalidade dos atos particulares (os atos
nao sao mais apenas vividos em uma espontaneidade irrefletida, mas tomam parte em
um projeto global de repassar a totalidade do viver sob o crivo critico, tendo em vista a
realizacao da ideia-fim de viver de forma absolutamente justificada). Husserl menciona a
forma de vida ética como o pinaculo da vida espiritual, mas reconhece que ha formas
globalizantes do agir humano pré-éticas. Mesmo nessas formas ja ha um tipo de
desenvolvimento bem diferente daquele da maturacao organica. Nas formas de vida
especificamente humanas ha a possibilidade de propor “uma meta geral de vida,
submeter-se a si e a sua inteira vida, na sua infinitude aberta de futuro, a uma exigéncia
de regulacdao que brote da vontade livre propria” (Hua XXVII, p.26-7). Configuram-se
tomadas de decisdes amplas que almejam sistematizar o desenrolar da vida em torno de
ideais centrais de realizacao pessoal, em conformidade com as configuracoes soécio-

historicas disponiveis.

Notemos, no entanto, que o estabelecimento de ideias-fim e a sua paulatina
consecucao (a forma de desenvolvimento tipicamente humana) nao supdoem a ruptura
com o funcionamento tipico da pessoalidade em sentido amplo, e sim a sua reconfiguracao
em vista das formas especificamente humanas de vida. Nos artigos sobre Renovacéo,
Husserl apresenta como uma caracteristica marcante da vida humana o lancar-se a acao

tendo em vista a satisfacao daquilo que é tomado como um bem. O autor apresenta esse

www.revistapfc.com.br 15


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

ponto da seguinte maneira: “a esséncia da vida humana pertence, ademais, que ela se
desenrole continuadamente sob a forma do esforco; e, por fim, ela toma constantemente,
com isso, a forma do esforco positivo, e esta dirigida, portanto para a consecucao de
valores positivos” (Hua XXVII, p.25). Esse esforco positivo poe aquilo que se almeja como
um bem, e a acao para alcancar o fim é motivada pela satisfacao anunciada. Trata-se de
uma infraestrutura motivacional de fundo afetivo: o valor oferece uma satisfacao
prazerosa, e assim é tomado como um fim desejavel. No nivel mais basico, essa
infraestrutura opera passivamente, o sujeito sendo impelido por pulsdes que buscam uma
saciedade imediata. Porém, no nivel da atividade refletida, o sujeito preocupa-se em
buscar “uma satisfacao global continuadamente concordante e segura”, ou, em outras
palavras, o esforco positivo volta-se “conscientemente e sob diferentes formas possiveis,

para dar a sua vida a forma de uma vida satisfatoria ‘feliz’” (Hua XXVII, p.30).

Em varios textos, Husserl esboca problematizacoes dessa passagem de nivel na
estrutura intencional humana. Em um manuscrito da década de 1930, comenta o autor:
“pulsoes instintivas, pulsdes de grau mais baixo (pulsdes animais em geral) - na esfera
pessoal humana. A pulsao em efeito simples nao € nenhuma acao; o ser orientado
pulsionalmente nao € nenhum ato pessoal, nenhum ato de vontade. Naturalmente deve
ser mostrado o quao fundados na sensibilidade pulsional os atos de vontade (atos em
sentido pregnante) surgem” (Hua XV, p.599). Primordialmente, a pessoa € dirigida de
forma passiva para o que (supostamente) sacia suas caréncias. O viver ja &, nesse sentido
bem geral, esforco positivo. Em uma frase lapidar de Husserl: “viver voltado para o prazer
como satisfacao de caréncias” (Hua XV, p.600). Como vimos, 0 que sacia primordialmente
€ aquilo que aparece perceptivelmente e preenche a abertura vazia do instinto; € aquilo
que sera tomado como um bem, dado seu potencial direto de satisfacdo. Essa
infraestrutura afetiva de busca de satisfacdo permanece atuante para além da esfera
passiva primordial. Husserl acentua: “nem todos os valores devem se realizar apenas na
primordialidade, nem todos 0s objetos mundanos sdo meramente objetos naturais” (Hua
XV, p.601). A satisfacao nao se reduz ao consumo direto de bens; como vimos, na esfera
da cultura, os objetos sao dotados de predicados de sentido dos mais variados tipos, que
excedem as propriedades fisico-quimicas materiais. Muitos dos direcionamentos volitivos
da pessoalidade humana estao voltados para a relacao com predicados de sentido (por
exemplo, o prazer de apreciar obras de arte, de entender um texto cientifico ou de filosofia,
etc.). O ambito da satisfacao nao se reduz a primordialidade das caréncias corporais, mas

envolve as significacoes culturalmente construidas e transmitidas.

16 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23



ARTIGO

No § 61 de Ideias I, Husserl tematiza essa estratificacao de niveis intrinseca ao ser
humano. Ao investigar o problema do desenvolvimento humano, deve-se reconhecer duas

camadas de ordenacao intencional:

Se tomamos o eu pessoal em seus nexos de desenvolvimento, entdo encontramos dois degraus, que
talvez se deixem separar (por exemplo, o degrau inferior como animalidade “pura”), uma
“subjetividade” dupla: a elevada é a especificamente espiritual, a camada do intellectus agens, do eu
livre como eu dos atos livres, incluindo todos os atos préprios de razao, os positivos e negativos. E
entao pertence aqui o eu nao livre, a nao liberdade entendida como ela vale para um eu efetivo, eu me
deixo puxar pela sensibilidade (Hua IV, p.276).

Podemos distinguir o eu enquanto centro de tomadas de decisdes e de acdes
motivadas por uma compreensao (a0 menos pretensamente) racional das circunstancias
e a base egoldgica sensorial, que ordena o campo sensivel como polarizado afetivamente.
Husserl admite haver uma “razao oculta” nesse dominio de sensibilidade, acentuando,
dessa maneira, que nao se trata de um acumulo caético de dados, e sim de uma
ordenacao pré-ativa ou passiva, ou seja, de uma disposicao dos dados sensiveis
apreendidos conforme regras e tendéncias passiveis de analise normativa. Abre-se aqui o
campo de estudos das associagdes e instintos fundantes da vida pessoal. Até onde

estende-se esse ambito de estudo? Segundo Husserl:

Todo espirito tem um “lado de natureza”. Esse é precisamente o subsolo da subjetividade, seu ter
consciéncia de sensacoes, seu ter reproducoes de sensacdes, suas associacoes, sua formacao de
apercepcoes, e até mesmo apercepcoes de nivel mais basilar, que constituem unidades de experiéncia.
Ao lado natural pertence imediatamente pertence a vida mais basilar dos sentimentos, a vida de
pulsoes e até mesmo a fungao da atencao, que é uma funcao egologica do mesmo modo que a funcao
egologica do voltar-se para. Eles formam a ponte para o ser-eu e a vida egologica especificas (Hua IV,
p.279).

Esclarecamos, contudo, que essa camada de associacoes passivas nao deve ser
entendida como uma espécie de dominio fechado em si e que determinaria o eu ativo
como algo exterior. Do ponto de vista da experiéncia pessoal, essa alma sensivel sempre
€ apreendida como um componente da experiéncia subjetiva global. Husserl deixa esse
ponto claro: “essa alma nao é aqui realidade objetiva (natural), mas ‘alma espiritual’, isto
€, a alma, nesse sentido, nao é definida como unidade real em relacao as circunstancias
da natureza objetiva” (Hua IV, p.280). O eu humano reconhece a si mesmo nas
associacoes passivas e integra as disposicoes ai formadas no estilo geral de sua
pessoalidade Conforme insiste Husserl “ha uma legalidade imanente da formacao de
disposicoes como base para 0 sujeito enquanto tomador de posicoes” (Id.). Na base

animica, salientam-se preferéncias afetivas, associacoes privilegiadas que tomam parte

www.revistapfc.com.br 17


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

na concretude experiencial do eu®.
Tipicidades genérica e individual no estudo do desenvolvimento pessoal

Esses seriam o0s principais componentes ontolégicos que delimitam, em geral, as
possibilidades de desenvolvimento humano. Mas por si s6s, os topicos aqui distinguidos
nao permitem esgotar o desenvolvimento de nenhuma pessoa em particular. Husserl trata
desse ponto no § 60d de Ideias II. O autor indica ali que € imprescindivel pensar em dois
niveis de analise, caso se queira compreender a pessoalidade humana: “trata-se
primeiramente de um tipico geral para o eu na afeccao e acao. Mas em seguida, de um
tipo particular e tipo individual” (Hua IV, p.270). Elucidar os condicionantes gerais do
humano ainda nao esclarece como cada individuo vai se desenvolver. Sem dulvida, ha
expectativas tipicas de maturacao organica que se impoem de modo mais ou menos
uniforme sobre os individuos; contudo, a formacao do carater individual supbe a
concretizacao de estilos particulares do exercicio das capacidades intencionais, o que nao
pode ser plenamente antecipado apenas pelo entendimento das condicOes gerais da

pessoalidade.

A analise constitutiva fenomenolédgica nao vai tao longe a ponto de descrever em
detalhes formacoes individuais de carater, sob o risco de se confundir com uma analise
clinica psicologica. Mesmo assim, Husserl reflete sobre as principais operacdes em jogo
para a consolidacao das tipicidades individuais de uma pessoa. O autor nos apresenta a
seguinte formula para entender o desenvolvimento humano: “a pessoa se forma por meio
da ‘experiéncia’” (Hua IV, p.271). Em outras palavras, tudo aquilo que uma pessoa vivencia
mobiliza ou pde em operacao os diferentes niveis de intencionalidade, desde os
entrelagamentos associativos do fundo afetivo, passando pelas formas de responsividade
atencional aos dados afetantes, até as tomadas de decisao e decorrente sedimentacao
das orientagcdes experienciais privilegiadas com base em tais decisdes. O que convém
assinalar € que nem todas as experiéncias formam o sujeito da mesma maneira. Husserl
acentua que a recorréncia de experiéncias cujo conteldo é facilmente apercebido com
base em certa indutividade ou tipificacao espontanea da recepcao sensivel justamente

tanto reforca esses padroes tipicizantes das situacées momentaneas quanto atribui a eles

4 Conforme esclarece J. Farges sobre esse ponto: “a alma espiritual é alma do espirito no sentido em que
pertence ao espirito ‘enquanto espirito’ ter uma alma, isto €, ‘um complexo de disposicoes naturais de que
ele depende sem ser dele, no entanto, o efeito mecanico e sobre cuja base edifica de modo motivacional e
disposicional sua autonomia” (2017, p. 54).

18 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23



ARTIGO

um carater de ordinariedade ou quotidianidade que permite lidar rapidamente com tais
situacoes sem que a afeccao em pauta altere de modo significativo a subjetividade. Ajuiza

0 autor:

Tudo tem efeito, mas nao em todos os aspectos. Na rua, encontro com pessoas, carros passam, etc.
Isso tem seu tipo aperceptivo, no interior do qual estd contida a agitacdo da rua, enquanto os
acontecimentos individuais poderiam ocorrer de modo diferente. Toda essa particularidade, a qual eu
mal presto atencdo mas que predelineia meu horizonte vivencial, em nada altera meu carater moral,
meu carater estético; para essas esferas, nenhuma motivacao flui a partir daqui (Hua IV, p.271-2).

Husserl destaca a tendéncia de normalizacao ou mesmo neutralizacao afetiva das
experiéncias regulares sobre as quais a cotidianidade se constitui. Repeticoes de tarefas,
de deslocamentos, etc.; rapidamente essas situacdes sao apercebidas conforme seu tipo
geral e simplesmente reforcam a disposicionalidade intencional étima para que as
finalidades ligadas ao seu exercicio se cumpram (ex: a maneira mais eficaz de realizar esse
deslocamento para chegar ao trabalho, de cumprir as tarefas repetitivas do trabalho, e
assim por diante). Pode ser que a regularidade nao se cumpra, que algo inesperado ocorra
e que motive atitudes diferentes ou mesmo uma reavaliacao global da suposta
“normalidade” até entao atribuida, mas justamente nesses casos, nao se trata mais da

cotidianidade esperada.

Ao lado dessas experiéncias apercebidas como um pano de fundo cotidiano regular
e que favorece a reposicao habitual de formas tipicas de tomada de posicao, ha
experiéncias e processos que favorecem, em diferentes graus, reconfiguracdes da
operatividade geral, experiéncias que exigem alteracdes, ainda que momentaneas, nos
padroes de insercao nas situacoes e que, como Husserl sugeriu, por exemplo, mobilizam
o carater moral e as consequentes auto-avaliacoes dai derivadas (por exemplo, passar por
uma desilusao amorosa ou pela perda de um ente querido). Cabe acentuar, no entanto,
gue essas experiéncias com potencial reconfigurador sao ainda experiéncias e € nelas que
as formas tipicas apreensivas se modificam. Husserl destaca esse ponto ao comentar

sobre o esforco de compreender outra pessoa:

Eu entro em relagdo com diferentes sujeitos-eus e tomo conhecimento de momentos tipicos em pré-
doacoes, acoes, etc., e eu 0s apreendo de acordo com esses tipos, ndo como se primeiramente eu
tivesse os tipos abstratamente (tal como eu nao tenho primeiramente em abstrato o tipo arvore quando
eu apreendo uma arvore como arvore), mas em multiplas experiéncias se impregna o tipo e
correspondentemente nés 0 memorizamos, e isso determina uma forma aperceptiva e entdo uma
camada abstraivel na apreensao efetiva (Hua IV, p.273).

Dessa maneira, o carater tipico nao deve ser tomado como uma espécie de ideia
pura da qual, de alguma forma, as experiéncias participariam; pelo contrario, €

diretamente na ordenacao das experiéncias que a tipicidade atua e se deixa, dada a

www.revistapfc.com.br 19


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

estabilizacao e recorréncia em outras experiéncias, capturar como uma parte abstrata
dessas vivéncias. Assim, o tipo, o carater individual, ainda é algo vivencial e ndao uma

espécie de esquema ideal que pre-determinaria do exterior o desenrolar da vida subjetiva.

Dai que nao se possa conhecer a pessoa enquanto individuo se nao se reconstitui,
ao menos em parte, o seu percurso particular de desenvolvimento. Em termos gerais,
podemos sempre buscar pelas duas grandes camadas de operacoes intencionais, mas é
apenas em sua operatividade concreta, na sequéncia de experiéncias enfrentadas, que a
pessoalidade ganha seus tracos individuais. E para essa compreensao, parece, entao,
pertinente distinguir entre experiéncias confirmadoras de tipos e experiéncias
conformadoras de tipos. A tendéncia tipicizante das formas apreensivas (submetidas a
temporalidade imanente - o que € vivido submerge mas permanece atuante em seu
sentido global e alimenta a disposicionalidade intencional) faz com que haja uma
normalizacao de experiéncias regulares. Mesmo ai, sem duvida, ha desenvolvimento, pois
as pessoas podem se tornar mais habeis no cumprimento das tarefas cotidianas e
enriquecer as formas apreensivas (pensemos nas diferencas com que um aprendiz ou um
expert realizam seus trabalhos, nas diferengcas com que alguém recém-mudado ou um
morador de longa data se desloca na cidade, etc.). Em todo caso, haveria situacoes
marcantes que exigiriam graus diversos de reconfiguragao da responsividade tipica, o que
alimentaria novas tomadas de posicoes, e isso a luz de modificacoes nas formas afetivas
basilares e mesmo nas capacidades corporais. Quanto a esse ponto, Husserl admite que
para entender a complexidade do desenvolvimento pessoal individual também é preciso
levar em conta efeitos causais diretos sobre a corporalidade enquanto um algo material
submetido a interacées materiais. No § 61, o autor comenta: “também o natural-causal
entra aqui. Apés uma queda severa, uma pessoa se torna manca e isso tem consequéncias
para sua vida espiritual: certos grupos de motivacao sao agora perdidos. A discussao real-
causal das consequéncias nao é de interesse aqui” (Hua IV, p.276). Como se V&, nao se
trata de tomar o comportamento pessoal como determinado pela causalidade natural
afetadora da corporalidade material, mas sim de notar de que modo efeitos causais-
materiais no corpo exigem uma reconfiguracdo do sistema motivacional e da
responsividade espiritual-pessoal para as situacoes. Assim, as alteragdoes causalmente
geradas na corporalidade ou mesmo na unidade psicofisica (por exemplo, dado o uso de

substancias psicoativas) devem ser consideradas como fatores que fomentam uma

20 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23



ARTIGO

reintegracao global do comportamento em padrdes tipicos particulares>.

E somente pela reconstituicao das experiéncias particulares a que uma pessoa se
submeteu que se pode compreender como seu tipo pessoal individual se consolidou e se
transforma constantemente. Husserl chega a formular uma comparacao entre as pessoas
e as coisas submetidas a experiéncia: “assim como tipos de coisas se alteram na
experiéncia em geral de modo conhecido, do mesmo modo com as pessoas” (Hua 1V,
p.272). Tal como podemos compreender e até mesmo antecipar as transformacoes que
um objeto pode sofrer diante de determinadas circunstancias experienciais, 0
entendimento do tipo humano, construido no desenvolvimento pessoal, atribui
previsibilidade ao comportar-se. “Nés construimos o desenvolvimento de um homem
guando reconstruimos e tornamos intuitivo seu percurso de vida de tal modo que o vir-a-
ser [Werden] global desse homem torna-se compreensivel de modo experiencial, em
particular a respeito da maneira que ele se deixa motivar como sujeito, juntamente com
as acoes e paixoes determinadas que lhe pertencem” (Id,). Entretanto, mais a frente
Husserl qualifica essas consideracoes de maneira a marcar mais precisamente as
particularidades do desenvolvimento humano. O autor comenta: “mas o sujeito ndo € mera
unidade de experiéncia” (Hua IV, p.274). Nao cabe, assim, reduzir o desenvolvimento
humano a uma espécie de desenvolvimento coisal, ou seja, remetendo as modificacoes
de sua corporalidade inserida em nexos causais a regras de interagcao material. Husserl
tem em vista o seguinte: a tipicizacao que atribui um carater determinado a pessoa nao
ocorre apenas quanto a corporalidade e sensibilidade, mas também quanto a camada
espiritual, responsavel pelas tomadas de decisao e motivacoes ativamente postas em
acao (o ser humano “nao € o mesmo meramente como tipo corporal, mas também como
tipo espiritual” - Hua IV, p.273). E para compreender o carater tipico individual da
pessoalidade é preciso empregar a empatia - colocar-se no lugar do outro e buscar
reproduzir as formas apreensivas marcantes daquele carater individual: “por meio da
empatia, eu apreendo o que o motiva e o quao forte, com qual poder. E internamente eu
aprendo a entender como ele se comporta e como ele se comportaria uma vez que tais e
tais motivos o determinem tao fortemente, o que ele pode e nao pode fazer” (Hua IV,

p.274). A tipicidade pessoal nao se forma apenas no comportamento corporal visivel; ela

5 Vale notar que Husserl reconhece a importancia das correlacoes entre causalidade material e efeitos
subjetivos para os estudos ligados a medicina: “o conhecimento médico pode servir para recorrer de maneira
correta aos efeitos psiquicos, que estao em questao no desenvolvimento subjetivo, e assim trazé-los a tona
para a elucidagao das motivacdes e do desenvolvimento. Nesse caso, o fisico serve como indice do que se
deve integrar [das Einzulegende]” (Hua IV, p.276).

www.revistapfc.com.br 21


http://www.revistapfc.com.br/

ARTIGO

remete as disposicoes espirituais, e a essas nao ha um acesso direto, mas apenas

analogico.

Como sabemos, Husserl nao desenvolveu analises clinicas particulares, mas sua
énfase na nocao de empatia acaba por sugerir um caminho metodoldgico privilegiado para

exercicios clinicos psicologicos inspirados em sua obra.
Referéncias bibliograficas

Obras de Edmund Husserl:

Hua | - Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage. (1973). Den Haag: Martinus
Nijhoff.

Hua IV - |Ideen zur einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen
Philosophie. Zweites Buch: Phanomenologische Untersuchungen zur Konstitution.
(1952). Den Haag: Martinus Nijhoff.

Hua IX - Phanomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. (1968).
Den Haag: Martinus Nijhoff.

Hua XIV - Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil
1921-28. (1973). Den Haag: Martinus Nijhoff.

Hua XV - Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil
1929-35. (1973). Den Haag: Martinus Nijhoff.

Hua XIX/1 - Logische Untersuchungen. Zweiter Teil. Untersuchungen zur Phdnomenologie
und Theorie der Erkenntnis. Band I. (1984) Den Haag: Martinus Nijhoff.

Hua XXVII - Aufsatze und Vortrage. 1922-1937. (1988). Den Haag: Kluwer Academic
Publishers.

Hua XXXIX - Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution.
Texte aus dem Nachlass (1916-1937). (2008). New York: Springer.

HuaM IV - Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919. (2002). Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers.

Outras obras:

BEGOUT, B. (1998). Problémes d'une phénoménologie de la sexualité. Intentionnalité
pulsionnelle et pulsion sexuelle /chez Husserl, in: Beaune, J.-C. (ed.).
Phénoménologie et psychanalyse. Etranges relations. Paris: Champ Vallon, 1998,
pp.41-59.

FAZAKAS, S. (2025). Depersonalization, alienation and depresentation in Husserl and

Beyond, Husserl Studies, vol.41, disponivel em
https://link.springer.com/article/10.1007/s10743-024-09355-x

29 2025, v. 14 n.2, pp. 03-23


https://link.springer.com/article/10.1007/s10743-024-09355-x

ARTIGO

FARGES, J. (2017). Dépendance et récurrence. Les relations entre ame et esprit dans Ideen
Il de Husserl, Alvearium, vol.10, p.41-57.

MERLEAU-PONTY, M. La structure du comportement. Paris: PUF, 1942,
. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945.

VENUTA, Y. (2023). Beyond the mere present: Husserl on the temporality of human and
animal consciousness, Continental Philosophy review, vol.56, p.577-593.

www.revistapfc.com.br 23


http://www.revistapfc.com.br/

